
	
   1	
  

  
 
 
 
ÉVALUATION ENVIRONNEMENTALE STRATEGIQUE (ÉES) GLOBALE SUR LES 
HYDROCARBURES AU QUEBEC / CHANTIER « SOCIETE » / DEVIS #4 
 
 

PRÉSENCE ET ENJEUX AUTOCHTONES ASSOCIÉS  
AU DÉVELOPPEMENT DES HYDROCARBURES  
AU QUÉBEC 
 
 
 
 
Revue de littérature présentée au : 
MINISTERE DU DEVELOPPEMENT DURABLE, DE L’ENVIRONNEMENT ET DE LA LUTTE 
CONTRE LES CHANGEMENTS CLIMATIQUES, ET AU  
MINISTERE DE L’ÉNERGIE ET DES RESSOURCES NATURELLES 
 
Par :  
CAROLINE DESBIENS, Professeure titulaire 
Département de géographie, Université Laval 
 
JUSTINE GAGNON, Candidate au doctorat 
Département de géographie, Université Laval 
 
FLORENCE ROY-ALLARD, Candidate à la maîtrise 
Département d’anthropologie, Université Laval 
 
 
 
 
22 février 2015 
 
 
  



	
   2	
  

 
 
 
 
 
 
 
 
Le présent document a été réalisé dans le cadre des évaluations 

environnementales stratégiques (ÉES) sur les hydrocarbures au Québec. 

Les auteures sont responsables du choix, de la présentation et de la 

discussion des sources. 

 
 
  



	
   3	
  

TABLE DES MATIERES 
 
 
LISTE DES FIGURES ET ACRONYMES…………………………………..……………………….. 5 
 
1 INTRODUCTION……………………………………………….……….............. 6 
1.1 RAPPEL DU MANDAT ………………………….………………….......................... 6 
1.2 OBJECTIFS DU PRESENT RAPPORT ………………………….……………............. 7 
1.3 STRATEGIE DE REALISATION…………………………………............................... 8 
1.4 CADRE DE REFERENCE………………………………………............................... 10 
 
 
 
2 CONTEXTE HISTORIQUE ET PORTRAIT DES COMMUNAUTÉS  
 AUTOCHTONES PRÉSENTES DANS LES TERRITOIRES 

VISÉS…………………………………............................................................ 12 
2.1 BASSES-TERRES-DU-SAINT-LAURENT…………..………………......................... 12 
2.1.1 La nation algonquine……………………………………................................. 12 
2.1.2 La nation mohawk……………………………………..…................................ 14 
2.1.3 La nation attikamekw ……………………………...….................................... 15 
2.1.4 La nation abénaquise ………………………...……….................................... 18 
2.1.5 La nation huronne-wendat………………………………................................ 20 
2.1.6 La nation malécite…………………………………......................................... 22 
 
2.2 GASPESIE ET ÎLE D’ANTICOSTI …………………………………......................... 24 
2.2.1 La nation micmaque…………………………………….................................. 24 
 
2.3 COTE-NORD ET ÎLE D’ANTICOSTI……………………………….......................... 26 
2.3.1 La nation innue…………………………………............................................. 26 
 
 
 
3 DROITS, REVENDICATIONS TERRITORIALES ET NÉGOCIATIONS…. 30 
3.1 TRAITES HISTORIQUES.................................................................................... 31 
3.2 DROITS ETABLIS ……………………………..………….................................... 31 
3.3 REVENDICATIONS ET NEGOCIATIONS TERRITORIALES GLOBALES………………… 32 
3.4 AUTRES NEGOCIATIONS EN COURS………………………………………..……… 33 
 
 
 
4 PRÉOCCUPATIONS ET ENJEUX………………………………………….... 34 
4.1 PREOCCUPATIONS CONCERNANT LES IMPACTS APPREHENDES SUR LES ACTIVITES 

TERRITORIALES……………………………………………………………………. 34 
4.1.1 La santé et la sécurité dans les communautés…………………………...…. 35 
4.1.2 Le maintien des pratiques de subsistance…………………………………… 36 
4.1.3 La sécurité culturelle ………………………………….................................... 37 



	
   4	
  

4.1.4 La sécurité matérielle et économique……………………………………....... 37 
 
4.2 MECANISMES DE CONSULTATION…………………………………...................... 39 
 
4.3 ENJEUX AUTOCHTONES EXPRIMES LORS DE CONSULTATIONS PUBLIQUES…........ 41 
 
4.4 L’OUEST CANADIEN : ELEMENTS DE COMPARAISON…………………………….... 45 
4.4.1 La vallée du Mackenzie……………………………………………………….... 45 
4.4.2 Enbridge Northern Gateway Pipeline …………………………………………. 48 
4.4.3 Gaz de schiste et sables bitumineux en Alberta…………………………….. 49 
 
 
 
5 PLAN D’ACQUISITION DE CONNAISSANCES………………………….... 52 
5.1 ÎLE D’ANTICOSTI : NATURE SPECIFIQUE DES ENJEUX…………………………….. 52 
5.2 RISQUES ET RETOMBEES LIES A L’EXPLORATION, L’EXPLOITATION ET LE TRANSIT  
 DES HYDROCARBURES……………………………………………………….……. 53 
5.3 EFFETS CUMULATIFS DU DEVELOPPEMENT ………………………………………. 54 
5.4 AMENAGEMENT DU TERRITOIRE ET PROCESSUS DE CONSULTATION………...…... 55 
5.5 PAYSAGE CULTURELS AUTOCHTONES : MESURES DE PROTECTION…………….... 56 
 
 
 
6 CONCLUSION………………………………….............................................. 57 
 
 
 
 
ANNEXE 1 CARTE DES COMMUNAUTES AUTOCHTONES DU QUEBEC………………….. 59 
 
ANNEXE 2 PRINCIPES ADOPTES LE 9 FEVRIER 1983 ………………………………..… 61 
 
ANNEXE 3 RECONNAISSANCE DES NATIONS AUTOCHTONES ET DE LEURS DROITS : 

RESOLUTION PAR L’ASSEMBLEE NATIONALE DU QUEBEC ADOPTEE LE 20  
 MARS 1985........................................................................................... 64 
 
 
 
 
SOURCES CITÉES…………………………………....................................................... 66 
	
  
  



	
   5	
  

LISTE DES FIGURES ET ACRONYMES 
 
 
 
TABLEAU 

Tableau 1 Cadre de référence  …………………………………..................... 11 
 
 
 
 
 
ACRONYMES 
 
AADNC Affaires autochtones et Développement du Nord Canada 
APNQL Assemblée des Premières Nations du Québec et du Labrador 
BAPE  Bureau d’audiences publiques sur l’environnement 
CBJNQ Convention de la Baie James et du Nord québécois 
CAM  Conseil Attikamek-Montagnais 
CNIMMPGSL Coalition nationale des Innus, Malécites et Mi’gmaq pour la protection 

du golfe du Saint-Laurent	
  
CPNIE  Conseil de la Première Nation des Innus Essipit 
DAA  Direction des affaires autochtones (MÉRN) 
EPOG Entente de principe d’ordre général 
GCNW  Grand Conseil de la Nation Waban-Aki 
IDDPNQL Institut de développement durable des Premières Nations du Québec et 

du Labrador  
MCK  Mohawk Council of Kahnawà:ke 
MÉRN Ministère de l’Énergie et des Ressources Naturelles 
MDDELCC Ministère du Développement durable, de l’Environnement et de la Lutte 

contre les changements climatiques 
MMS Migmawei Mawiomi Secretariat 
MPO Ministère des Pêches et des Océans Canada 
ÉES Évaluation environnementale stratégique  
SAA Secrétariat aux affaires autochtones  
 
 



	
   6	
  

 
 
 
 
 
1 INTRODUCTION   
 
1.1 RAPPEL DU MANDAT 
Le gouvernement du Québec a amorcé en 2009 la réalisation d’un programme d’ÉES 

afin d’encadrer adéquatement toute future activité d’exploration et d’exploitation 

d’hydrocarbures en milieu marin. En juillet 2009, l’ÉES1 était lancée, couvrant le bassin 

de l'estuaire maritime et du nord-ouest du golfe du Saint-Laurent. L’ÉES2 a pour sa part 

été lancée en mars 2010 et portait sur le bassin de la baie des Chaleurs, le bassin 

d'Anticosti et le bassin de Madeleine (voir Annexe 1 pour les zones d’étude). 

 

Le gouvernement a pris la décision, à l’automne 2010, qu'aucune activité d'exploration 

et d'exploitation pétrolière et gazière n’aurait lieu dans le bassin de l'estuaire maritime et 

du nord-ouest du golfe du Saint-Laurent. Cette décision a mené à l’adoption, en juin 

2011, de la Loi limitant les activités pétrolières et gazières. Cette loi interdit notamment 

l’activité pétrolière et gazière dans la partie du fleuve Saint-Laurent située à l’ouest de 

l’île d’Anticosti et sur les îles se trouvant dans cette partie du fleuve. Dans le cadre de 

l’ÉES2, une consultation publique a eu lieu d’octobre 2011 à janvier 2012. Le rapport 

final de l’ÉES2 et le bilan de la consultation publique ont été rendus publics en 

septembre 2013. Dans la foulée des deux ÉES réalisées entre 2009 et 2013, le 

gouvernement du Québec a annoncé, le 30 mai 2014, la réalisation d’une ÉES globale 

et, en parallèle, une ÉES spécifique à Anticosti, sur les enjeux relatifs aux activités 

d’exploration, d’exploitation et de transport des hydrocarbures et ce, tant en milieu 

terrestre qu’en milieu marin.  

 

Parmi les cinq chantiers de recherche mis en branle dans le cadre de ces ÉES, la 

présente revue de littérature propose de couvrir le volet « Présence et enjeux 

autochtones » sur les territoires ciblés, lequel s’inscrit au sein du plus vaste chantier de 

recherche intitulé « Chantier société ». En effet, alors que le gouvernement du Québec 



	
   7	
  

envisage de développer la filière des hydrocarbures sur certaines portions du territoire 

québécois, il s’avère non seulement nécessaire d’établir les balises qui serviront à 

encadrer adéquatement la mise en valeur de cette ressource, mais également à limiter 

et à atténuer ses impacts sur les populations concernées, notamment les Premières 

Nations du Québec. Tel qu’indiqué dans le devis de recherche proposé par les 

ministères du Développement (MDDELCC), de l’Environnement et de la Lutte aux 

changements climatiques et de l’Énergie et des Ressources naturelles (MÉRN), les 

préoccupations relatives à l’exploration, à l’exploitation et au transit des ressources 

pétrolières et gazières nécessitent d’agir avec prudence et transparence, en assurant 

l’acquisition des connaissances actuellement manquantes sur les divers enjeux 

environnementaux, sociaux, économiques et techniques liés à ces activités ou au 

transport des hydrocarbures sur le territoire. 
 
 
1.2 OBJECTIFS DU PRESENT RAPPORT  
Puisque les projets d’exploration, d’exploitation et de transit d’hydrocarbures concernent 

des territoires habités, exploités ou faisant l’objet de revendication par certaines 

Premières Nations du Québec, il s’avère essentiel d’identifier l’ensemble des enjeux 

auxquels les acteurs impliqués devront répondre dans ce contexte particulier. Puisqu’il 

s’agit d’une filière énergétique émergente au Québec, il existe des lacunes de données 

– notamment en ce qui a trait aux préoccupations actuelles des communautés 

autochtones présentes dans les territoires ciblés; aux enjeux liés à l’incertitude juridique 

qui caractérise certaines zones géographiques faisant l’objet de revendications par ces 

communautés; de même qu’à l’égard des impacts liés au développement et au transport 

des hydrocarbures. C’est pour mettre en lumière ce contexte ainsi que les lacunes à 

combler sur le plan de l’acquisition des connaissances que cette recension des écrits 

s’appliquera à dresser un portrait des informations existantes et manquantes dans les 

domaines identifiés pour la réalisation du présent mandat : 

 
• Contexte historique de la présence et de la fréquentation des Autochtones 

sur les territoires visés par l’ÉES. 
 

• Description des communautés autochtones actuelles qui sont présentes 
sur le territoire visé par l’ÉES ou qui le fréquentent. Cette description 



	
   8	
  

s’attardera notamment au portrait socioéconomique des communautés, de 
même qu’aux activités pratiquées en lien avec le territoire. 

 
• Portrait des droits ancestraux ou issus de traités qui sont reconnus ou 

revendiqués, ainsi que des négociations en cours. 
 

• Inventaire de toute autre préoccupation ou enjeu perçus par les 
communautés autochtones en lien avec l’exploitation des hydrocarbures 
sur le territoire visé par l’ÉES. 
 
 

Ce premier tour d’horizon de la littérature existante permettra de dresser un plan 

d’acquisition des connaissances devant mener à des recherches plus élargies. À terme, 

l’objectif de cette démarche est de permettre une meilleure compréhension et prise en 

compte des enjeux sociaux liés à la filière des hydrocarbures, et des priorités et 

préoccupations invoquées par les communautés autochtones concernées.  

 
 
1.3 STRATEGIE DE REALISATION 
La collecte des sources a été réalisée en collaboration avec la Direction des affaires 

autochtones (DAA) du MÉRN ainsi que l’Institut de développement durable des 

Premières Nations du Québec et du Labrador (IDDPNQL). Plus spécifiquement, la DAA 

a été interpelée pour la documentation relative à l’historique de l’occupation et de la 

fréquentation du territoire alors que l’IDDPNQL nous a transmis de la documentation 

disponible relativement aux droits, aux intérêts et aux préoccupations actuelles des 

communautés autochtones relativement à la filière des hydrocarbures. 1  Des 

communications avec le Secrétariat aux Affaires Autochtones (SAA) ont également été 

établies afin de recenser l’information disponible relativement aux droits ancestraux ou 

issus de traités et aux  négociations en cours. Les sources issues de travaux et 

recherches universitaires ont été colligées en utilisant les outils et moteurs de 

recherches disponibles à l’Université Laval. Entre autres, les mots-clés suivants ont été 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1	
  Cette démarche n’est pas une consultation des Premières Nations. Le rôle de l’IDDPNQL pour la 
présente étape dans le cadre de l’ÉES globale sur les hydrocarbures se résume, d’une part, à identifier 
des références documentaires disponibles à l’heure actuelle quant aux enjeux et préoccupations des 
Premières Nations à l’égard de la filière des hydrocarbures et, d’autre part, à faciliter la compréhension de 
ces enjeux et préoccupations par les chercheurs et le gouvernement. Le rôle exercé par l’IDDPNQL ne 
doit pas être interprété comme une caution par l’IDDPNQL du rapport et des autres résultats qui 
découlent de cette première étape de l'ÉES. 	
  



	
   9	
  

utilisés et combinés pour amorcer la collecte bibliographique : Québec; hydrocarbures; 

gaz de schiste; développement des ressources; impacts; autochtones; amérindiens; 

Mohawk; Abénaqui; Attikamekw; Huron-Wendat; Malécite; Micmac; Innu; Basses terres 

du Saint-Laurent; Bas-Saint-Laurent; Gaspésie; Côte-Nord; Îles de la Madeleine; Île 

d’Anticosti; droits autochtones; revendications; Canada; Colombie-Britannique; Alberta.2  

Des sources aussi diversifiées que possible ont été consultées pour chacune des 

parties de cette synthèse, notamment:  

 
• Les sources documentaires fournies par le MÉRN, c’est-à-dire les rapports 

synthèses d’évaluations environnementales stratégiques sur les gaz de 
schiste et les hydrocarbures; le Rapport de l’évaluation environnementale 
stratégique de la mise en valeur des hydrocarbures dans le bassin de 
l’estuaire maritime et du nord-ouest du golfe du Saint-Laurent (ÉES1 
2010); le Rapport final de l’évaluation environnementale stratégique sur la 
mise en valeur des hydrocarbures dans les bassins d’Anticosti, de 
Madeleine et de la baie des Chaleurs (ÉES2 2013); les rapports du Bureau 
d’audiences publiques sur l’environnement (BAPE) et le site 
gouvernemental sur les hydrocarbures.3  
 

• Les documents et les informations fournies par l’IDDPNQL entourant les 
droits, les intérêts et les préoccupations d’ores et déjà connues et celles 
qu’il faudra documenter pour la suite des travaux.  
 

• La littérature scientifique disponible sur le sujet et issue d’une variété 
d’approches et disciplines, ainsi que des sources produites par le 
Secrétariat aux affaires autochtones du Québec, lesquelles ont été 
sélectionnées selon leur pertinence à l’égard des thèmes indiqués dans le 
devis de recherche.  

 
Plus de 150 sources ont été consultées. L’importance des sources à retenir a été 

déterminée en fonction de leur capacité à répondre aux objectifs identifiés pour cette 

synthèse, soit : présenter le contexte historique de la présence et de la fréquentation 

des Autochtones sur les territoires visés pour le développement de la filière des 

hydrocarbures au Québec; dresser un portrait de leurs droits, de leurs réalités 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2 Cette liste n’est pas exhaustive et des variations ont été utilisées selon le fonctionnement des banques 
de données consultées. Également, les mots-clés ont été traduits en anglais pour élargir la collecte de 
sources.  
3 En ligne : http://hydrocarbures.gouv.qc.ca/index.asp (dernier accès 9 février 2015). 



	
   10	
  

socioéconomiques ainsi que de leurs préoccupations à l’égard de la filière des 

hydrocarbures; identifier les informations essentielles à acquérir et à approfondir afin 

de mettre en place un encadrement rigoureux des activités d’exploration, d’exploitation 

et de transit envisagées, qui tienne compte des préoccupations des communautés 

autochtones concernées par ces mêmes activités.  

En raison du court délai de réalisation accordé pour ce mandat, les recherches 

documentaires n’ont pas pu être tout à fait exhaustives et seuls les textes clés ont été 

retenus pour l’analyse textuelle. Ainsi, d’autres sources devront potentiellement faire 

l’objet d’un traitement plus détaillé pendant les autres étapes de recherche.  Il faut 

également mentionner que le rapport n’a pas pu être analysé et approuvé de manière 

systématique par les Premières Nations du Québec.  Dans les étapes d’acquisition des 

connaissances à venir, une attention aux protocoles et processus participatifs de 

recherche (APNQL 2014 ; Brant Castellano 2004 ; Jérôme 2009) devrait aider à garantir 

la qualité et la fiabilité des données.  

 
 
1.4 CADRE DE REFERENCE 
Tel qu’indiqué au mandat, les travaux ont pris en considération les territoires les plus 

susceptibles de connaître des activités de recherche et d’exploitation des hydrocarbures 

– soit, pour le milieu terrestre, les Basses-Terres du Saint-Laurent, le Bas-Saint-Laurent, 

la Gaspésie, la Côte-Nord et l’Île d’Anticosti et, pour le milieu marin, l’estuaire et le golfe 

du Saint-Laurent incluant les Îles de la Madeleine et le site de Old Harry – ainsi que les 

Premières Nations présentes ou qui détiennent des intérêts dans ces régions (d’ouest 

en est, les Algonquins, Mohawks, Abénaquis (ou « Waban-Aki »), Attikameks (ou 

« Atikamekw »), Hurons-Wendat, Malécites, Micmacs (ou « Mi’gmaq ») et Innus.4 Il faut 

toutefois souligner que l’ensemble des peuples autochtones (Inuit et Premières Nations) 

qui habitent la province québécoise pourraient être touchés, d’une part, par les 

différents modes d’opération de la filière des hydrocarbures et, d’autre part, par les 

impacts multiformes de cette filière (voir Annexe 2 – Carte des communautés 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4 Par souci d’uniformité, l’orthographe utilisée dans ce document pour les nations et communautés 
autochtones est celle de la « Carte des communautés autochtones du Québec » présentée à l’Annexe 2. 
Toutefois, les variantes ont été maintenues dans les références bibliographiques.    



	
   11	
  

autochtones du Québec). Puisque la filière des hydrocarbures est encore embryonnaire 

en territoire québécois, nous avons également recensé ce qui a cours ailleurs au 

Canada, plus particulièrement en Alberta et en Colombie-Britannique, afin de mieux 

éclairer – grâce à l’analyse comparative – la nature et la portée des préoccupations des 

populations affectées par le développement des hydrocarbures.  

 
 
 

RÉGION CIBLÉE FINALITÉ PREMIÈRES NATIONS 
CONCERNÉES 

 
Basses-Terres du Saint-

Laurent 
et Bas-Saint-Laurent 

 
Exploration / 

exploitation / transit 
d’hydrocarbures 

 
Algonquins / Mohawks / 

Abénaquis / Attikamekws / 
Hurons-Wendat / Malécites 

 
 

Gaspésie 
 

 
Exploration / 

exploitation / transit 
d’hydrocarbures 

 

 
 

Micmacs 

 
Côte-Nord 

 

 
Exploration / 

exploitation / transit 
d’hydrocarbures 

 

 
 

Innus 

 
Île 

d’Anticosti 
 

 
Exploration / 

exploitation / transit 
d’hydrocarbures 

 

 
 

Innus / Micmacs 

 
Estuaire et golfe du 

Saint-Laurent incluant 
les Îles de la Madeleine 

et Old Harry 
 

 
Exploration / 

exploitation / transit 
d’hydrocarbures 

 

 
 

Innus / Micmacs 

Tableau 1 : Cadre de référence 
 
 
 
 
 
 



	
   12	
  

2 CONTEXTE HISTORIQUE ET PORTRAIT DES COMMUNAUTÉS  
 AUTOCHTONES PRÉSENTES DANS LES TERRITOIRES  
 VISÉS  
 
À l’instar d’autres peuples autochtones d’Amérique et d’ailleurs, les Premières Nations 

du Québec partagent une vision du monde et une ontologie particulière vis-à-vis du 

territoire et des ressources : elles considèrent faire partie intégrante du territoire qu’elles 

occupent et utilisent pour subvenir à leurs besoins (Berkes 2008; Clammer, Poirier et 

Schwimmer 2004; Lacasse 2004; Mailhot et Vincent 1980). Historiquement, cette 

ontologie façonne leurs réalités quotidiennes, leurs relations avec les ressources 

naturelles et implique une éthique de l’environnement qui s’est construite dans la longue 

durée au fil des pratiques et valeurs des générations précédentes (McGregor 2004; 

Menzies 2006). Malgré ces bases communes, chaque communauté détient sa 

spécificité en fonction de son propre contexte historique et géographique. La présente 

section dresse un portrait synthétique de cette spécificité pour chacune des nations 

présentes dans les territoires de référence de cette ÉES.  

 
 
2.1 BASSES TERRES DU SAINT-LAURENT 

2.1.1 La nation algonquine 
Ø Algonquins : contexte historique 

La nation algonquine est composée de neuf communautés : Hunter’s point, Kebaowek, 

Kitcisakik, Kitigan Zibi, Lac-Rapide, Lac-Simon, Pikogan, Timiskaming et Winneway. Le 

territoire traditionnel des Algonquins s’étendait de part et d’autre de la frontière actuelle 

entre le Québec et l’Ontario, se confondant avec le bassin de la rivière Outaouais 

(Beaulieu 2000). Aujourd’hui, le territoire où les Algonquins détiennent des intérêts 

s’étend jusqu’aux limites nord de l’Abitibi. Deux communautés, Lac-Rapide et Kitigan 

Zibi, sont situées dans la région de l’Outaouais. Les sept autres se trouvent dans la 

région de l’Abitibi-Témiscamingue. La plupart des communautés ont été constituées 

entre 1940 et 1974 (Secrétariat des affaires autochtones 2011). 

 



	
   13	
  

Partenaires d’échange des Hurons-Wendat à l’arrivée des Européens, les Algonquins, 

contrairement à leurs alliés, étaient nomades, vivant de la chasse, de la pêche, du 

piégeage et de la cueillette (Secrétariat des affaires autochtones 2011). La 

sédentarisation des Algonquins s’est accentuée au début du 20e siècle lorsque l’Abitibi a 

connu une phase de colonisation (ibid.). L’arrivée des colons, des prospecteurs et des 

bûcherons a progressivement bouleversé les activités traditionnelles de la nation (ibid.). 

Toutefois certaines familles algonquines, principalement de la communauté de 

Kitcisakik, vivent toujours selon le mode de vie nomade de leurs ancêtres; pendant 

l’hiver, elles partent sur leur territoire de chasse et reviennent dans la communauté pour 

l’été (Beaulieu 2000; Leroux et al. 2004).  

 
Ø Algonquins : portrait socioéconomique 

Selon les données des Affaires autochtones et Développement du Nord Canada (2012), 

la nation algonquine compte 11 026 membres, dont plus de 6000 résidents dans les 

communautés et près de 5000 hors-communautés. La langue d'usage dans la plupart 

des communautés est l’algonquin (Secrétariat des affaires autochtones 2011). Les 

langues secondes sont l’anglais et le français dépendamment des communautés, et 

plusieurs membres de la nation sont trilingues (ibid.). L’une des principales sources 

d’emploi provient de l’administration des services gouvernementaux, soit l’éducation, la 

santé, le logement et le développement des infrastructures municipales (ibid.). À Kitigan 

Zibi, la plus populeuse communauté algonquine, on retrouve plusieurs petites entreprises 

ainsi que quelques services additionnels, tels qu’une maison des jeunes, un atelier pour 

personnes handicapées, un centre de traitement pour personnes toxicomanes, un centre 

culturel et une maison d’hébergement pour des femmes algonquines (ibid.). L’exploitation 

forestière, le tourisme et l’artisanat constituent les principales activités économiques des 

Algonquins. 

 
Ø Algonquins : gouvernance et activités liées au territoire 

Si les Cris et les Inuit ont signé la Convention de la Baie James et du Nord québécois 

(CBJNQ) en 1975, avec les Naskapis qui s’y sont joints en 1978, les Algonquins ne font 

pas partie de la CBJNQ malgré la présence de chevauchements des territoires qu’ils 

revendiquent avec l’aire géographique conventionnée. La majorité des communautés 



	
   14	
  

algonquines sont représentées par le Conseil tribal de la nation algonquine anishinabeg. 

Les territoires où les Algonquins pratiquent leurs activités traditionnelles telles que la 

chasse et la pêche couvrent un grand réseau hydrologique et de vastes forêts. Les 

Algonquins expriment leurs craintes face à une surexploitation des ressources, celle-ci 

pouvant nuire à la relation humain/nature qui prévaut dans leur culture et mettre en 

danger le bien-être et la pratique des activités de subsistance des communautés 

concernées (Kitigan Zibi Anishinabeg, 2014 : 2).  

 

 

2.1.2 La nation mohawk 
Ø Mohawks : contexte historique 

De la famille linguistique iroquoise, les Mohawks (Kanien’kahakas) faisaient 

historiquement partie de la Confédération des Cinq Nations, dont le système 

sociopolitique, démocratique et autonome, était très complexe (Secrétariat aux affaires 

autochtones 2011). Ils occupaient de vastes territoires se trouvant dans ce qui est 

aujourd’hui l’État de New York, et les provinces du Québec et de l’Ontario. De tradition 

semi-sédentaire, ils pratiquaient principalement l’agriculture, mais également la chasse 

et la pêche comme activités de subsistance. Les territoires de chasse s’étendaient 

jusqu’au sud du fleuve Saint-Laurent où plusieurs Mohawks se sont établis à partir des 

années 1660 (Lepage 2002). Les Mohawks du Québec vivent aujourd’hui dans un 

environnement urbain et semi-urbain situé au sud et à l’ouest de Montréal, et plus 

précisément dans trois communautés, soit Kahnawake, Akwesasne et Kanesatake. 

 
Ø Mohawks : portrait socioéconomique 

Les Mohawks représentent l’une des nations les plus populeuses au Québec avec plus 

de 18 185 personnes recensées en 2012 (AADNC 2012). Ils parlent principalement 

l’anglais et plusieurs s’expriment également en mohawks (le kanienke). À partir du 19e 

siècle, les Mohawks ont diversifié leurs activités économiques, plusieurs se tournant 

vers les chantiers de construction. Une compétence particulière fut développée autour 

des travaux effectués en hauteur et leur vaut aujourd’hui une grande renommée 

(Lepage 2002; Weitzman 2010).  



	
   15	
  

 
Ø Mohawks : gouvernance et activités liées au territoire 

Les Mohawks aspirent à une plus grande autonomie dans la gestion des affaires de leur 

nation (Beaulieu 2000). Ils ont d’ailleurs signé une entente cadre avec le gouvernement 

fédéral en 1991 afin d’élargir leur autonomie par rapport à celle prévue par la Loi sur les 

Indiens (ibid.). Chevauchant les frontières entre le Canada et les États-Unis, leurs 

territoires ancestraux demeurent au cœur de leurs revendications. Ils demandent, entre 

autres, que le traité de Jay, signé en 1794 par la Grande-Bretagne et les États-Unis, soit 

respecté par les gouvernements américain et canadien (ibid). On y affirmait que les 

Autochtones pouvaient circuler librement de chaque côté de la frontière sans avoir à 

payer de taxes sur les biens personnels qu’ils transportaient. N’ayant pas signé ce traité, 

le gouvernement canadien ne reconnait pas sa validité (ibid.). En 1990, la « Crise 

d’Oka » est un évènement marquant de l’histoire récente des Mohawks qui concerne 

également la gestion du territoire. Des terres revendiquées par leur nation ont été 

menacées par un projet controversé de développement d’un terrain de golf (Desbiens 

2012; Rochon et Lepage 1991). 

 
Dans un document préparé par le Mohawk Council of Kahnawà:ke (MCK) dans le cadre 

de l’ÉES en cours sur les hydrocarbures et présenté à l’IDDPNQL en novembre 2014, 

les Mohawks de Kanhawake jugent opportun de rappeler leurs droits autochtones 

d’exercer la pêche et la chasse, ainsi que la cueillette de plantes médicinales. Ils 

utilisent le territoire et les ressources naturelles s’y trouvant pour le commerce et pour 

leurs activités culturelles, plusieurs sites ayant une signification spirituelle ou récréative 

(MCK 2014). Les sites de pêche et de reproduction de l’esturgeon dans le fleuve Saint-

Laurent et le lac Saint-François ont une importance particulière pour eux (ibid.).   

 
 
2.1.3 La nation attikamekw 
Ø Attikamekws : contexte historique 

La nation attikamekw est une des nations appartenant à la grande famille des 

Algonquiens, autant au niveau linguistique que culturel (Gouvernement du Québec – 

SAA 2011). Se concentrant sur la rive nord du fleuve Saint-Laurent, leur territoire 



	
   16	
  

ancestral – tel que décrit par le Conseil des Atikamekw de Manawan – couvre une 

superficie allant : 

 […] de l’Est : à partir de la ville de Québec, en passant par les limites des 
versants nord pour le Lac Saint-Jean, dans la région du Lac Édouard, près de La 
Tuque (au nord-est), du Nord : à la limite du versant de la rivière Ashuapmuchuan 
(qui se jette dans le lac Saint-Jean, par la limite du versant de la région de la Baie 
James (on remonte une rivière et après un certain trajet, on se rend compte qu’on 
descend cette même rivière), de l’Ouest : dans la région Est de Senneterre de 
l’Abitibi, passant à la tête de la rivière Gatineau (Katino Sipi), descendant vers le 
sud en passant au milieu du lac Mitchinamécus (Mitcinamekos) et passant par le 
lac Tapani, près de Ferme-Neuve dans les Hautes-Laurentides, du Sud : en 
passant au nord de la ville de Mont-Laurier (Mos Powactikw : Rapide de l’orignal), 
longeant les villages comme Saint-Jovite et les autres municipalités des régions 
des Hautes-Laurentides et Moyennes-Laurentides. (Patrimoine Canada 2014) 

 
Avant l’établissement sédentaire des populations et la création des réserves, les 

membres de cette nation occupant ce territoire pratiquaient un mode de vie nomade 

basé sur la pêche, la chasse et la trappe et leurs déplacements étaient déterminés selon 

les cycles migratoires et les saisons (ibid.) Tel que décrit par la communauté de 

Manawan, pendant la colonisation, les Attikamekws continuaient à s’adonner à leur 

mode de vie mais, graduellement, des activités liées à l’exploitation du territoire se sont 

intégrées à leur réalité, soit en participant à la coupe du bois ou à l’entretien des routes 

forestières durant l’hiver (ibid.). Au début du 20ième siècle, l’industrialisation a entraîné 

l’exploitation intensive du territoire forestier des régions fréquentées par les Attikameks. 

L’installation des compagnies forestières dans ce qu’on appelle aujourd’hui la Mauricie 

transforma progressivement le territoire, rendant difficile certaines activités 

traditionnelles de subsistance comme la trappe. De plus, les Attikameks ont effectué de 

nombreux déplacements, entre 1950 et 1972, en raison de la construction de barrages 

(Gélinas 2003; gouvernement du Québec – SAA 2011). 

 
Aujourd’hui, les Attikamekws habitent principalement les communautés de Manawan, au 

nord de la région de Lanaudière, de Wemotaci et de Obedjiwan, en Haute-Mauricie. 

Communauté la plus récemment établie, Wemotaci fut fondée officiellement en 1944, 

après avoir été le lieu d’établissement de plusieurs Attikamekws ayant subis l’inondation 

des territoires qu’ils utilisaient lors de la construction du barrage la Loutre en 1918 



	
   17	
  

(Atikamekw Sipi, 2014). La communauté de Manawan est établie sur un lieu 

traditionnellement occupé avant d’être une réserve. En effet, ce territoire fut fréquentée 

par les Attikamekws plusieurs années avant que le gouvernement fédéral concède en 

1906 le territoire qui est aujourd’hui la réserve, suite aux demandes continues de la 

communauté pour arriver à protéger une partie de son territoire ancestral et obtenir des 

services de la part du gouvernement (Patrimoine Canada 2014). Avant d’être une 

réserve, l’espace où est située Obedjiwan était un lieu de rencontre et d’échanges au 

sein de la nation attikamekw (Atikamekw Sipi 2014).  

 
Ø Attikamekws : portrait socioéconomique 

Selon les données du Registre des indiens, la population totale des Attikamekws est de 

7032 personnes (AADNC 2012). Plus précisément, 2588 sont de Manawan, 2697 

d’Obedjiwan et 1747 de Wemotaci (ibid.). Les Attikamekws parlent d’abord la langue 

attikamekw et apprennent le français comme langue seconde (Patrimoine Canada 2014; 

gouvernement du Québec – SAA 2011). 

 
Le Conseil de la Nation Atikamekw (CNA) est le plus grand employeur chez les 

Attikamewks, fournissant 260 emplois au sein de la communauté, alors que les autres 

emplois sont principalement offerts dans le domaine des transports, du tourisme, de 

l’artisanat, de la foresterie et de la construction (Patrimoine Canada 2014). Malgré tout, 

les Attikamekws souffrent de sous-développement, en raison d’un fort taux de chômage, 

de la pauvreté et d’un niveau de scolarisation trop peu élevé (ibid.). 

 
Ø Attikamekws : gouvernance et activités liées au territoire 

Les Attikamekws sont aujourd’hui représentés par le CNA, ou Atikamekw Sipi, qui a vu 

le jour en 1982 et qui est en charge du développement social, culturel et économique 

des trois communautés attikameks (gouvernement du Québec – SAA 2011). En 1975, 

en continuité avec le désir de faire alliance avec les Innus, le Conseil Attikamek-

Montagnais (CAM) fut fondé (Atikamekw Sipi 2014). Cette coalition ayant pour mandat 

la promotion et la défense des droits de ses membres sera effective pendant une 

vingtaine d’années. En 1995, les membres du CNA, par voie de résolution, ont retiré le 

mandat de négociations de la revendication territoriale globale atikamekw au CAM et 



	
   18	
  

l’ont confié au Conseil de la Nation Atikamekw (Atikamekw Sipi 2014). Les Attikameks 

mènent une négociation territoriale globale avec les gouvernements provincial et fédéral 

afin que soient reconnus leurs droits ancestraux et territoriaux, ainsi que leur droit à 

l’autonomie gouvernementale (gouvernement du Québec – SAA 2011).  

La forêt est au cœur du mode de vie des Attikameks. Cette ressource permet la chasse, 

la trappe et la cueillette, et elle est donc chapeautée par plusieurs organismes, dont les 

Services forestiers Atikamekw Aski et le Mamo Ateskewin (gouvernement du Québec – 

SAA 2011). Dans une perspective de gestion intégrée des ressources issues de la forêt, 

les Attikameks prônent le développement durable pour tous ses utilisateurs, et ce, à des 

fins sociales, environnementales et économiques. Des activités de reboisement et de 

sylviculture ainsi que la réalisation d’un inventaire des espèces dans la communauté 

d’Obedjiwan, à travers le projet Mikisiw, sont des exemples de pratiques qui montrent 

leur désir de travailler à la conservation du territoire. Le Conseil de bande d’Obedjiwan 

et la compagnie forestière AbitibiBowater sont propriétaires d’une scierie située sur le 

territoire de la communauté depuis 1999 (ibid.). La pêche est également une activité 

pratiquée sur le territoire. 

 
 
2.1.4 La nation abénaquise 
Ø Abénaquis : contexte historique 

Appartenant à la famille algonquienne, la nation des Abénaquis, ou nation Waban-Aki, 

est d’origine commune avec les Micmacs et les Malécites. En provenance des territoires 

qui correspondent aujourd’hui aux États du Maine, du New Hampshire et du Vermont, 

les Abénaquis sont arrivés au Québec au 17e siècle (gouvernement du Québec – SAA 

2011). Ils migrèrent vers un territoire aujourd’hui situé dans la région administrative du 

Centre-du-Québec, entre Sorel et Bécancour, où deux communautés abénaquises 

furent fondée : Odanak et Wôlinak (GCNW 2014; gouvernement du Québec – SAA 

2011). Semi-nomades avant l’arrivée des Européens, lorsqu’ils s’implantèrent au 

Québec, ils pratiquaient l’agriculture durant la saison estivale puis le piégeage pour la 

vente de fourrures durant l’hiver (GCNW 2014). Les Abénaquis établis à Wôlinak, 

communauté fondée en 1704, obtinrent des terres dans la seigneurie de Bécancour, 



	
   19	
  

qu’ils partagèrent avec les réfugiés acadiens expulsés des Maritimes vers la moitié du 

18e siècle. Les Abénaquis d’Odanak, quant à eux, s’établirent dans la seigneurie de 

Saint-François, à laquelle se greffa la seigneurie de Pierreville presqu’en même temps, 

à un an d’intervalle (en 1701), puis des sections de seigneuries adjacentes, pour un 

total d’environ 59km² (Frenette, Poirier et Gill, 1998).  

 

La nation des Abénaquis revendique aujourd’hui un large territoire ancestral, le 

N’dakinna, s’étendant de Rivière-du-Loup jusqu’à la Rivière Richelieu, le tout à partir du 

fleuve Saint-Laurent jusqu’aux États-Unis, s’étendant jusqu’à Boston et couvrant une 

partie de la Nouvelle-Angleterre (Conseil des Abénakis d’Odanak 2014).  

 
Ø Abénaquis : Portrait socioéconomique 

Les Abénaquis étaient au nombre de 2577 en 2012 (AADNC 2012) dont environ 400 

individus habitent les communautés d’Odanak et de Wôlinak. On retrouve donc 

plusieurs centaines d’Abénaquis à l’extérieur de leurs communautés, un peu partout en 

Amérique du Nord. La langue d’usage des Abénaquis est le français et quelques-uns 

parlent également l’anglais (gouvernement du Québec – SAA 2011). Un petit nombre 

d’aînés parlent la langue abénaquise (ibid.). La protection et la diffusion de la culture 

abénaquise est primordiale pour les membres de la nation; le Musée des Abénakis a 

d’ailleurs été fondé par la Société historique d’Odanak en 1960 et est l’un des plus 

importants musées amérindiens du Québec (ibid.). Le groupe culturel Alnôbaiwi et la 

troupe de danse Mikwôbait sont des acteurs importants de cette valorisation culturelle. 

Le premier collège autochtone du Québec, l’Institut postsecondaire des Premières 

Nations (Kiuna), a par ailleurs été fondé à Odanak en 2011.  

 

En 1999, le Carrefour Wôlinak a vu le jour afin d’apporter un support aux petites 

entreprises tant autochtones que non autochtones (ibid.). Une résidence pour 

personnes âgées, une usine de produits de fibre de verre et une entreprise de collecte 

d’ordures ménagères et de matières recyclables ont ainsi été fondées à Wôlinak. Les 

Abénaquis de cette communauté possèdent également une plantation de pins (ibid.). 

 



	
   20	
  

Ø Abénaquis : Gouvernance et activités liées au territoire 

Depuis 1986, les Abénaquis poursuivent des démarches de revendication particulière : 

une demande a été présentée au gouvernement fédéral en 1987 afin de faire valoir 

leurs prétentions sur la seigneurie de Bécancour. Ils ont par ailleurs également signé 

des ententes avec le Québec sur la pêche, la chasse et le piégeage. La nation 

abénaquise pratique toujours aujourd’hui ces activités sur le territoire revendiqué, le tout 

de façon communautaire ou familiale dans le respect de l’environnement et par la 

transmission intergénérationnelle des savoirs (Grand Conseil de la Nation Waban-Aki 

2014). Le Grand Conseil de la Nation chapeaute ces pratiques et s’assure de la 

protection des traditions abénaquises. Des mesures de protection de l’environnement 

sont également engagées par la nation, par la mise en valeur du territoire et son 

aménagement dans un but récréotouristique, et ce en collaboration avec les instances 

gouvernementales québécoises (Conseil des Abénakis d’Odanak 2014).  

 
 
2.1.5 La nation huronne-wendat 
Ø Hurons-Wendat : contexte historique 

Historiquement, les Hurons vivaient au sud-est de la baie Georgienne, dans le sud de 

l’Ontario. Semi-sédentaires, ils pratiquaient principalement la culture du tabac et du 

maïs qui servaient dans les échanges lors des trocs avec les autres nations 

amérindiennes (gouvernement du Québec – SAA 2011). Ils s’adonnaient également à la 

chasse et à la pêche pendant plusieurs semaines par année. Durant les premières 

missions jésuites, ils furent plutôt réticents à la conversion (Dickason 1996) et furent 

particulièrement frappés par les épidémies de variole en 1634; en effet, un tiers de la 

population perdra la vie durant ces épidémies (Delâge 1991). De plus, en raison des 

guerres avec les Iroquois et de graves famines hivernales, les Hurons seront dispersés; 

une partie ira vers les États-Unis et une autre se dirigera à proximité de la ville de 

Québec, d’abord sur l’Ile d’Orléans puis Sillery (gouvernement du Québec – SAA 2011), 

pour enfin s’établir en 1697 sur ce qui deviendra aujourd’hui la communauté de 

Wendake (Dickason 1996; Vaugeois 1996). 

 



	
   21	
  

Ø Hurons-Wendat : portrait socioéconomique 

La nation huronne-wendat est reconnue comme étant l’une des nations les plus 

urbanisées du Québec. Selon les statistiques citées par le SAA, la population totale des 

Hurons-Wendat était en 2012 de 3845 personnes dont près de 1494 habitent la 

communauté de Wendake située au nord de la ville de Québec (AADNC 2012). Le 

français est la principale langue d’usage des Hurons-Wendat, la langue huronne étant 

considérée comme éteinte. Un projet en cours, Yawenda: revitalisation de la langue 

huronne-wendate, a pour objectif de faire revivre la langue wendat en créant du matériel 

pédagogique et en formant des enseignants (Sioui, Picard et Dorais 2008). 

  

Dans un contexte de rétrécissement du territoire de chasse des Hurons-Wendat au 19e 

siècle, ceux-ci ont développé et commercialisé davantage les produits de leur artisanat 

(Lepage 2002). Le tourisme est une composante très importante de l’économie locale : 

le patrimoine huron-wendat attire plusieurs milliers de personne à Wendake à chaque 

année. Un hôtel-musée ainsi qu’un amphithéâtre extérieur ont été inaugurés en 2008 au 

cœur du village huron. Plusieurs entreprises huronnes-wendat ont vu le jour, notamment 

grâce à la Société de développement wendat qui procure une expertise technique à 

l’industrie locale. Les Hurons-Wendat forment ainsi aujourd’hui l’une des communautés 

autochtones les plus prospères du Québec (ibid.). On retrouve à Wendake plus d’une 

soixantaine d’entreprises qui se consacrent à la fabrication d’artisanat d’inspiration 

traditionnelle (mocassins, raquettes, canots, etc.), mais également de produits 

artistiques et industriels très contemporains (Beaulieu 2000).  

 
Ø Hurons-Wendat : gouvernance et activités liées au territoire 

Les Hurons-Wendat nomment le territoire où ils pratiquent leurs activités coutumières 

« Nionwentsïo. » En 1760, un document signé par le général Murray assurait aux 

Hurons-Wendat le libre exercice de leur religion, de leurs coutumes et du commerce 

avec les garnisons anglaises sur le territoire qu’ils fréquentaient à l’époque. En 1990, un 

jugement de la Cour suprême du Canada reconnaissait que ce document constitue un 

traité (gouvernement du Québec – SAA 2011). Cinq ans plus tard, en 1995, les Hurons-

Wendat et le gouvernement du Québec ont signé une première entente permettant la 



	
   22	
  

chasse à l’orignal sur un territoire réservé exclusivement aux Hurons pendant une 

période spécifique (Beaulieu 2000).  

 
 
2.1.6 La nation malécite 
Ø Malécites : Contexte historique 

Les Malécites du Québec disposent de deux territoires de réserve, Cacouna et 

Whitworth, dans la région administrative du Bas-Saint-Laurent et fréquentent aussi 

l’estuaire du Saint-Laurent. L’archéologie nous apprend que ceux-ci proviennent de la 

vallée de la rivière Saint-Jean, au Nouveau-Brunswick; région qu’ils ont habitée jusqu’au 

16e siècle (Burke 2009, Michaud 2003). Peuple semi-nomade, leurs principales activités 

de subsistance étaient la chasse et la pêche, mais également la culture du maïs 

(gouvernement du Québec – SAA 2011). En bordure du fleuve Saint-Laurent, ils 

subsistaient grâce aux ressources halieutiques, principalement les mammifères marins. 

Dickason (1996) souligne que : « Ils n’ont pas leur égal comme chasseurs de ces 

mammifères marins que sont le morse, le phoque et les petites baleines » (p. 100).  

 

À deux reprises durant le 19e siècle, les instances gouvernementales ont établi des 

réserves et des terres agricoles réservées pour permettre l’établissement des 

communautés malécites, alors nomades et parcourant un territoire comprenant 

aujourd’hui les municipalités de Rivière-du-Loup, de Cacouna, de l’Isle-Verte, de Trois-

Pistoles, du Bic et de Rimouski jusqu’à la rivière Mitis (Michaud 2003). En 1827, l’une 

des premières concessions foncières accordées à  des Amérindiens au Québec, la 

réserve de Viger, a été occupée pendant environ trois ans, puis abandonnée suite à des 

efforts infructueux d’agriculture. Celle-ci sera réoccupée dès 1845 et, pendant les 

années suivantes, les Malécites diversifieront leurs activités en s’adonnant à 

l’agriculture, à la pêche, à la chasse, et au commerce du bois (ibid.). La pression 

démographique chez les allochtones désireux de cultiver les terres de Viger a donné 

lieu, en 1870, à la rétrocession de la réserve (gouvernement du Québec – SAA 2011). 

Cette situation a créé un étalement de la population malécite à la grandeur du Québec.  

 



	
   23	
  

En 1875, la seconde réserve fut celle de Whitworth, dans la région de Rivière-du-Loup, 

qui, plutôt que d’être le fruit du changement juridique de terres concédées comme dans 

le cas de Viger, fut plutôt une tentative de regrouper les Malécites au même endroit et 

de les mettre en tutelle (Michaud 2003). Suite au refus de la population de voir les 

Malécites s’établir de nouveau dans la seigneurie de Viger, ces derniers revendiquèrent 

l’accès à d’autres territoires: d’abord aux terres de Gros-Cacouna (ibid.) dont la 

demande fut rejetée et ensuite, à une rivière à saumon de la Côte-Nord, où ils avaient 

par le passé pratiqué la pêche, une démarche qui fut également sans succès. Au final, 

en 1891, une parcelle de terrain sera offerte aux Malécites dans le secteur de Cacouna, 

laquelle fut occupée par quelques membres de la nation jusqu’aux années 1970. Si 

certains croyaient la nation malécite disparue, celle-ci a réitéré sa présence dans 

l’espace public, notamment par un rassemblement à Rivière-du-Loup en 1987 lors de la 

reconstitution de leur conseil de bande et l’élection de leur chef (gouvernement du 

Québec – SAA 2011). C’est en 1989 que les Malécites furent reconnus officiellement 

comme la onzième nation autochtone du Québec et un local pour leur conseil de bande 

fut aménagé sur leur lot à Cacouna en 1998 (ibid.).  

 
Ø Malécites : portrait socioéconomique 

Selon les données les plus récentes, la nation malécite compte 1102 individus (AADNC 

2012), dont la majorité est dispersée sur le territoire québécois. Les Malécites du 

Québec parlent français, mais plusieurs connaissent également l’anglais (gouvernement 

du Québec – SAA 2011). Quelques locuteurs des régions du Maine et du Nouveau-

Brunswick parlent encore la langue malécite (ibid.). 

 
Les Malécites exploitent des bateaux de pêche et cherchent également à diversifier leur 

économie, notamment en développant des partenariats sur le plan régional (ibid.). 

Malgré l’absence de territoire légalement reconnu et octroyé (outre les territoires de 

réserve), l’identité et la culture malécites demeurent vivantes et dynamiques. 

 
Ø Malécites : gouvernance et activités liées au territoire 

Le territoire revendiqué par les Malécites, le Wolastokuk, s’étend sur une vaste 

superficie et représente un lieu de rencontre avec d’autres Premières Nations du 



	
   24	
  

Québec, principalement les Micmacs, les Abénaquis et les Innus (Première Nation 

Malécite de Viger 2013). Les négociations territoriales sont d’ailleurs teintées par les 

chevauchements territoriaux de cette occupation partagée. Une Coalition nationale 

réunissant les Innus, les Malécites et les Micmacs a été créée en 2013 afin de protéger 

et de promouvoir les droits et les intérêts des nations concernées (CNIMMPGSL 2013).  

 
Chez les Malécites, la pêche commerciale dans le golfe du Saint-Laurent, plus 

particulièrement à proximité de l’île d’Anticosti, représente la principale activité liée au 

territoire. D’après la précédente ÉES sur les hydrocarbures (ÉES1 2010 et ÉES2 2013), 

dans la foulée du jugement Marshall, le gouvernement du Canada a mis en place un 

programme permettant notamment aux Malécites et aux Micmacs du Québec d’avoir 

accès à des permis de pêche commerciale. La pêche est également pratiquée pour 

d’autres raisons que le commerce, notamment dans le cadre de pratiques culturelles, 

spirituelles et alimentaires. 

 
 
2.2 GASPESIE ET ÎLE D’ANTICOSTI 
2.2.1 La nation micmaque 

Ø Micmacs : contexte historique 

Situées en Gaspésie, les trois communautés micmaques du Québec sont Listuguj, 

Gesgapegiag et Gespeg; les deux premières étant à proximité de la baie des Chaleurs 

et la dernière dans la municipalité de Gaspé (Annexe 2). La communauté de Listuguj se 

situe à l’embouchure de la rivière Ristigouche, tandis que celle de Gesgapegiag 

possède un territoire à l’embouchure de la rivière Cascapédia. Les Micmacs de Gespeg 

n’ont pas d’assise territoriale et vivent principalement à Gaspé et Montréal 

(gouvernement du Québec – SAA 2011).  

 
La nation micmaque, tout comme les Abénaquis de l’est, les Penobscots et les 

Passamaquoddys, fréquentait historiquement ce que Burke (2009) appelle la 

« péninsule maritime ». À partir de la confédération de 1867, avec la chute 

démographique et l’appauvrissement, les Micmacs trouvèrent refuge dans les réserves 

nouvellement mises en place par le gouvernement (Hornborg 2008). 



	
   25	
  

 
Ø Micmacs : portrait socioéconomique 

Les trois communautés micmaques, en plus des non-résidents, regroupent ensemble 

une population totale de 5727 individus (AADNC 2012). La langue micmaque est encore 

d’usage. Elle est enseignée à l’école et est parlée par plusieurs membres des 

communautés de Listuguj et de Gesgapegiag, où la langue seconde est l’anglais 

(gouvernement du Québec – SAA 2011). Pour leur part, les Micmacs de Gespeg parlent 

principalement français et  les jeunes sont de plus en plus bilingues français-anglais.  

 
Les Micmacs font face à diverses difficultés souvent présentes au sein des 

communautés autochtones, notamment un faible taux de scolarisation, de faibles 

revenus et une espérance de vie réduite (Hornborg 2008). Afin d’améliorer leurs 

conditions de vie, les Micmacs ont créé différents services dans les communautés tels 

qu’un centre d’accueil pour les jeunes en difficulté et un centre d’hébergement pour 

femmes à Listuguj, tandis qu’un centre de traitement pour personnes en désintoxication 

a été ouvert à Gesgapegiag (gouvernement du Québec – SAA 2011).  

 
Les principales sources d’emploi sont l’industrie forestière et le secteur de la 

construction (Beaulieu 2000). Le tourisme, l’artisanat et les services reliés à la chasse et 

la pêche sportives fournissent également du travail aux Micmacs de la péninsule 

gaspésienne. Au cours des dernières années, les Micmacs ont créé différents services 

communautaires et d’infrastructure leur permettant de revaloriser la culture et la langue 

micmaque. Entre autre projet, on retrouve à Listuguj un Centre d’interprétation de la 

culture micmaque où un village traditionnel a été reconstitué (ibid.). À Gesgapegiag, il 

existe une coopérative d’artisanat dont les produits, principalement des paniers de frêne 

et de foin d’odeur, une spécialité micmaque, sont exportés au Canada et aux États-Unis.  

 
Ø Micmacs : gouvernance et activités liées au territoire 

Une grande partie de l’activité économique des Micmacs est liée à la pêche en haute 

mer. Aujourd’hui, la pêche au saumon serait la première source de nourriture issue de la 

pratique traditionnelle micmaque, principalement aux alentours de la rivière York et de la 

baie de Gaspé en ce qui concerne le territoire québécois. Norman Clermont (dans 



	
   26	
  

Martijn 1986) souligne que la nation micmaque possède de riches et complexes 

connaissances des techniques de pêche traditionnelle. Le territoire de pêche s’étend 

des Îles de la Madeleine jusqu’à l’île d’Anticosti, en plus de la baie des Chaleurs et de la 

péninsule Gaspésienne.  

 
Par contre, depuis les années 80, la gestion des ressources naturelles, et plus 

particulièrement des rivières à saumon, représente une vive source de mésententes 

avec les allochtones (Rodon, Charest et Girard 2012). Depuis 1982, de nombreuses 

ententes ont été signées entre la communauté de Listuguj et le gouvernement provincial 

et le gouvernement fédéral concernant la pêche au saumon (Beaulieu 2000).  En 1985, 

la Société de gestion de la rivière Cascapédia a été créée; elle est gérée par les 

Micmacs de Gesgapegiag et des non-Autochtones (ibid.). Ce partenariat a permis de 

créer une trentaine d’emplois liés aux activités de la pêche au saumon sur une rivière de 

renommée internationale (gouvernement du Québec – SAA 2011).  

 

Aujourd’hui, les trois communautés sont regroupées en un organisme politique et 

administratif fondé en 2001, le Secrétariat Mi’gmawei Mawiomi. Il s’agit d’un organisme 

rassembleur qui sert à la planification de la prestation de services communs et des 

partenariats avec les non-Autochtones, qui concernent les secteurs de la pêche et de la 

foresterie; il coordonne également les négociations d’entente au nom de la nation (ibid.).  

 
 
2.3 COTE-NORD ET ÎLE D’ANTICOSTI 
2.3.1 La nation innue 
Ø Innus : contexte historique 

Avant la colonisation, les Innus fréquentaient un vaste territoire situé le long de l’estuaire 

et du golfe du Saint-Laurent et englobant toutes les terres jusqu’à la hauteur de 

Schefferville (Beaulieu 2000 et 2007; Speck 1927). Historiquement, ils partageaient cet 

immense territoire avec les Naskapis (Speck 1931 et 1942); ces derniers étaient situés 

plutôt dans ce que l’on nomme aujourd’hui le Labrador et fréquentaient aussi la baie 

d’Ungava, tandis que les Innus habitaient l’espace géographique correspondant au nord 

de la province du Québec moderne (Boutet 2012; Dickason 1996). De tradition nomade, 



	
   27	
  

les Innus concentraient une grande partie de leurs activités de subsistance sur la pêche 

et la chasse; ils chassaient plus particulièrement le caribou (Lacasse 2004). 

Sédentarisés depuis quelques décennies seulement, certains membres des 

communautés innues parcourent toujours ce grand territoire afin de pratiquer leurs 

activités traditionnelles (Beaulieu 2000; Lacasse 1996). 

 
Aujourd’hui, les territoires innus sont situés à l’intérieur de trois régions administratives 

au sein du Québec : la Côte-Nord, le Saguenay-Lac-Saint-Jean et le Nord-du-Québec. À 

proximité du Lac-Saint-Jean, on retrouve la communauté de Mashteuiatsh (les 

Pekuakamiulnuatsh – « Pekuakami » faisant référence au lac Saint-Jean tel qu’il est 

désigné dans leur langue, le Nehlueun). Les autres communautés innues se situent 

dans la région de la Côte-Nord; d’ouest en est on retrouve Essipit, Pessamit, Uashat, 

Maliotenam, Mingan (Ekuanitshit), Nutashkuan, La Romaine (Unamen Shipu) et 

Pakuashipi. La communauté de Matimekosh-Lac John quant à elle est localisée à 

l’intérieur des terres, à proximité de Schefferville (Annexe 2).  

 
Les Innus désignent les territoires traditionnels de chasse qu’ils revendiquent par le 

terme « Nitassinan. » La Première Nation des Pekuakamiulnuatsh a une assise 

territoriale dans la réserve de Mashteuiatsh, créée en 1856 au Lac-Saint-Jean à 

proximité de Roberval. Le Nitassinan revendiqué par les Innus de Mashteuiatsh couvre 

un espace de 79 000 km², allant profondément à l’intérieur des terres 

(Pekuakamiulnuatsh Takuhikan, Conseil des Innus Essipit et Conseil des Innus de 

Pessamit 2014). La communauté innue d’Essipit revendique un territoire ancestral de 

8400 km² adjacent à celui de la Première Nation des Pekuakamiulnuatsh, à l’est de la 

rivière Saguenay. La réserve qui leur a été assignée est celle d’Essipit, à proximité des 

Escoumins. La Première Nation de Pessamit, une des plus populeuses, est située à 54 

km de Baie-Comeau. Le Nitassinan revendiqué par Pessamit couvre 137 829 km² à l’est 

des deux territoires mentionnés précédemment (ibid.).  

 
Ø Innus : portrait socioéconomique 

Selon les données de AADNC (2012), la population totale des communautés innues, en 

comprenant les individus non-résidents, comptait 18 820 individus; elle monte à 19 015 



	
   28	
  

lorsque l’on inclut les mises à jour du Pekuakamiulnuatsh Takuhikan, du Conseil des 

Innus d’Essipit et du Conseil des Innus de Pessamit (2014). La communauté de 

Mashteuiatsh est la plus populeuse avec 6176 individus tandis que Pakuashipi est la 

plus petite avec 349 individus (ibid.). La nation innue est répartie en neuf communautés 

où la langue d’usage est principalement l’innu, sauf en ce qui concerne les 

Pekuakamiulnuatsh qui parlent le Nehlueun; la langue seconde est le français. Il s’agit 

d’une nation particulièrement active travaillant avec les instances provinciales vers 

l’amélioration des conditions des communautés la composant (gouvernement du 

Québec – SAA 2011). 

 
Dans leur analyse du « Coût de la vie dans la région de Schefferville » Duhaime et 

Grenier dressent un portrait de la communauté Matimekosh-Lac John, la communauté 

innue la plus isolée. On y apprend que la réserve assignée, à proximité de Schefferville, 

vit un phénomène de surpopulation par logis malgré l’inoccupation de plusieurs 

logements (Duhaime et Grenier 2012). Possédant des infrastructures en partage avec 

les habitants de la ville adjacente, il est possible pour les jeunes d’obtenir une scolarité 

jusqu’à la fin du secondaire et une clinique existe pour combler les besoins primaires en 

santé. D’ailleurs, ces deux infrastructures offrent plus du quart des emplois. En général, 

autant pour les non-autochtones de Schefferville que pour les Innus de cette 

communauté, le coût de la vie est particulièrement élevé en ce qui concerne les produits 

alimentaires, les produits d’entretien ménager et les produits de soins personnels, allant 

presque jusqu’au double de ce qui est payé à Sept-Îles (ibid.). Il faut toutefois préciser 

que les communautés moins éloignées ne vivent pas nécessairement de telles 

contraintes économiques. 

 
Très actif sur le plan culturel, l’Institut culturel et éducatif montagnais, fondé en 1978 et 

renommé l’Institut Tshakapesh en 2010, dessert huit communautés innues de la Côte-

Nord. L’organisation vise à favoriser la valorisation de la culture innue et participe à la 

sauvegarde et au développement de la langue (Institut Tshakapesh 2013). Entre autres, 

la communauté de Pessamit a développé un plan pour la promotion de sa culture et de 

sa langue ; le premier dictionnaire innu-français est né de cette initiative (gouvernement 

du Québec – SAA 2011). 



	
   29	
  

 
Ø Innus : gouvernance et activités liées au territoire 

Comme nous l’avons mentionné lorsqu’il était question des Attikamekws, de 1975 à 

1994, c’est le Conseil Attikamekws-Montagnais qui représentait ces deux nations lors 

des négociations avec les instances gouvernementales. Aujourd’hui, le regroupement 

Petapan représente les Innus de Mashteuiatsht, Essipit et Nutashkuan à la table de 

négociation territoriale globale. Pour sa part, le Conseil tribal Mamit Innuat est un 

Conseil tribal qui représente l’intérêt et fourni des services aux communautés de 

Mingan, Nutashkuan, La Romaine et Pakuashipi.   

 
Encore aujourd’hui, la pêche au saumon est une activité traditionnelle grandement 

pratiquée par les Innus de la Côte-Nord. Selon l’ÉES sur les hydrocarbures (ÉES1 2010 

et ÉES2 2013), en plus de la pêche alimentaire, les Innus pratiquent la pêche en haute 

mer et à des fins commerciales et participent aux activités de transformation. On 

retrouve d’ailleurs à Sept-Îles une usine dirigée par une femme autochtone – dont le 

prénom, Umek, est aussi le nom de la société – et transformant du crabe des neiges, 

ceci avec une main-d’oeuvre innue. La communauté d’Ekuanitshit a pour sa part fondé 

la société Pêcheries Shipek opérant, avec la communauté de Pakuashipi, une usine de 

transformation située dans la réserve d’Ekuanitshit. De plus, Essipit est partenaire dans 

un établissement de transformation des produits de la mer qui est implanté dans la 

municipalité des Escoumins. 

 
Comme l’indiquent les données colligées dans l’ÉES sur les hydrocarbures (ibid.) les 

territoires de pêche commerciale exploités par les communautés innues sont 

particulièrement vastes: les Innus d’Essipit pêchent sur un territoire allant de Portneuf 

jusqu’à Saint-Fabien dans le Bas-Saint-Laurent, alors que les Innus de Pessamit sont 

actifs entre les rivières Colombier et Ragueneau. Les Innus de Uashat-Maliotenam 

exploitent un territoire allant de la rivière Pentecôte à la rivière Sheldrake et ceux 

d’Ekuanitshit, de la baie de Mingan jusqu’à Havre-Saint-Pierre.  

 
En plus des industries primaire et secondaire dans lesquelles les communautés innues 

sont impliquées, celle d’Essipit s’investit également dans le tourisme en vertu d’un accès 



	
   30	
  

à six pourvoiries pour lesquelles elle a des droits exclusifs. La communauté offre 

également des services d’hébergement et l’offre de croisières sur le fleuve Saint-Laurent 

pour l’observation des baleines (CPNIE 2014).  

 
Pour terminer cette section il convient de mentionner que, sur onze peuples autochtones 

répartis sur l’ensemble du territoire québécois, huit sont susceptibles d’être touchés par 

l’exploration et le développement des hydrocarbures dans les régions ciblées pour cette 

ÉES,  soit (selon le cadre de référence présenté au Tableau 1) : Basses-Terres du 

Saint-Laurent ; Bas-Saint-Laurent ; Gaspésie ; Côte-Nord ; Île d’Anticosti ; Estuaire et 

Golfe du Saint-Laurent, incluant les Îles de la Madeleine et Old Harry. Plusieurs 

chercheurs ont fait valoir que, au Québec comme dans le reste du Canada, le 

développement énergétique n’a pas toujours intégré la pleine mesure des droits et 

revendications des Autochtones (Charest 1980a et 1980b et 2001 ; Feit, 2004; Harris, 

2004, 2012; Scott, 2005; Carlson, 2008; Charest, 2008; Desbiens, 2013). À terme, les 

préoccupations des Inuit, Cris et Naskapis devront figurer dans l’analyse globale des 

enjeux liés aux hydrocarbures.  

 
 
 
3 DROITS, REVENDICATIONS TERRITORIALES ET  
 NÉGOCIATIONS  
 
Une partie du territoire québécois est visée par des traités dits modernes, alors qu’une 

autre partie fait toujours l’objet de revendications de droits, ancestraux ou issus de 

traités, dont l’existence et la portée restent à déterminer. Ces droits sont regroupés en 

trois catégories :  

• Droit ancestral : Un droit ancestral constitue un élément d’une coutume, pratique 
ou tradition, qui, avant le contact avec les Européens, faisait partie intégrante de 
la culture distinctive du groupe autochtone qui revendique le droit en question.  
 

• Titre aborigène : Catégorie de droit ancestral détenu collectivement par un 
groupe autochtone et qui résulte principalement de l’utilisation et de l’occupation 
exclusive des terres au moment de l’affirmation de la souveraineté de la 
Couronne.  
 

• Droit issu de traité : Droit établi par un traité, y compris par un accord sur les 
revendications territoriales, conclu entre la Couronne et une nation ou des 



	
   31	
  

communautés autochtones. Un traité contient, entre autres, des obligations 
mutuellement exécutoires et un certain élément de solennité.  

 

La section suivante présente un portrait général des droits établis au Québec, de même 

que les différentes négociations en cours.  

 
 
3.1 TRAITES HISTORIQUES 
À l’instar de la Colombie-Britannique notamment, le Québec se caractérise par le fait 

qu’aucun traité historique n’y prévoit la cession par les Autochtones de leurs droits, titres 

ou intérêts sur les terres.  

 
La Cour suprême du Canada a reconnu, en 1990, l’existence du traité de 1760 conclu 

entre le gouverneur James Murray et la nation huronne-wendate. La portée territoriale et 

l’étendue des droits découlant de ce traité doivent cependant être précisées.  

 
 
3.2 DROITS ETABLIS 
En 1975 fut signé, au Québec, un premier traité moderne, la Convention de la Baie-

James et du Nord québécois, suivie, en 1978, de la Convention du Nord- Est québécois. 

Ces accords sur les revendications territoriales, conclus avec les nations crie, inuite et 

naskapie, établissent la portée des droits issus de traités des Autochtones sur leur 

territoire d’application.  

 
Des décisions judiciaires 5  ont également reconnu l’existence de droits ancestraux 

spécifiques, autre qu’un titre aborigène, à certains endroits sur le territoire québécois; 

ces droits se limitent toutefois aux communautés autochtones impliquées dans les 

contestations judiciaires pour des activités déterminées et des sites précis. La portée 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5 Liste des arrêts et jugements rendus au Québec : R. c. Côté, [1996] 3 R.C.S. 139; Québec c. Young, 
[2003] R.J.Q. 395 (C.A. Qué.); Goulet c. Procureur général du Québec, [2003] R.J.Q. 357 (C.A. Qué.); R 
c. Mongrain, [1999] R.J.Q. 2353 (C.Q.); Polson c. Québec, [2003] R.J.Q. 370 (C.A. Qué.); R. c. Paul, 
[1998] 4 C.N.L.R. 250 (C.Q.); R. c. Ogushing, [1998] 4 C.N.L.R. 236 (C.Q.); R. c. Duguay, [1998] 4 
C.N.L.R. 183 (C.Q.); R. c. Sioui, [1990] 1 R.C.S. 1025; Sioui c. Québec (sous-ministre du Revenu), [1997] 
R.J.Q. 16 (Q.C.C.A.); Québec (Procureur général) c. Savard, 2002 CanLII 5494, (Q.C.C.A.); Mitchell v. 
M.N.R., [2001] 1 S.C.R. 911, 2001 SCC 33; R. c. Adams, [1996] 3 R.C.S. 101.  



	
   32	
  

territoriale plus large et l’étendue de ces droits demeurent, par ailleurs, à déterminer.  

 
 
3.3 REVENDICATIONS ET NEGOCIATIONS TERRITORIALES GLOBALES6 
Une portion importante du territoire du Québec, surtout au sud du territoire d’application 

des conventions nordiques, fait toujours l’objet de revendications de droits ancestraux 

ou issus de traités. Dans le but de déterminer la portée des droits revendiqués, le 

gouvernement du Québec participe, avec certains groupes autochtones et le 

gouvernement du Canada, à des négociations initiées dans le cadre de la politique 

fédérale sur le règlement des revendications territoriales globales. C’est notamment le 

cas de la négociation avec les communautés innues de Mashteuiatsh, Essipit et 

Natashkuan, qui a mené à la conclusion d’une entente de principe en 2004 (EPOG 

2004). Cette entente sert de base à la négociation qui se poursuit en vue de parvenir à 

la signature d’un traité. La négociation d’une revendication territoriale globale est 

également en cours avec la nation attikamek et les gouvernements du Québec et du 

Canada en vue d’arriver à la signature d’une entente de principe et, éventuellement, 

d’un traité.  

 
Bien que les autres nations autochtones du Québec, de même que les autres 

communautés innues de la Côte-Nord revendiquent aussi des droits ancestraux ou 

issus de traités sur le territoire, le gouvernement du Québec ne participe présentement à 

aucune négociation territoriale globale avec ces communautés.  

 
 
3.4 AUTRES NEGOCIATIONS EN COURS 
En plus du processus de négociation territoriale globale, le gouvernement du Québec 

participe à d’autres types de négociation avec des communautés autochtones. Ces 

négociations ne visent pas la reconnaissance des droits ancestraux, mais plutôt à 

faciliter la cohabitation sur le territoire.  

• À l’été 2012, le gouvernement du Québec et la nation attikamek ont 
entrepris des discussions en vue de convenir d’une entente concernant la 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
6 Voir le document Mythes et réalités sur les peuples autochtones (Lepage 2002) pour plus d’information 
sur les revendications autochtones au Québec.  



	
   33	
  

gestion et le développement des ressources naturelles. Une entente finale 
a été paraphée à l’automne 2013, mais fut rejetée faute de consensus 
dans les communautés attikameks. Les parties poursuivent la réflexion 
quant aux moyens à mettre en œuvre pour assurer la participation des 
Attikameks à la mise en valeur du territoire et des ressources.   

• Dans la foulée de la conclusion d’une entente de principe en 2012, le 
gouvernement du Québec négocie présentement, avec les communautés 
algonquines de Pikogan et de Lac-Simon, une entente visant à définir des 
modalités de consultation propres au domaine minier.   

• Depuis plusieurs années, une négociation est en cours entre le 
gouvernement du Québec et les Algonquins de Lac-Barrière en vue de 
permettre une mise en valeur harmonieuse des ressources naturelles dans 
la région de la Haute-Gatineau.   

• Le gouvernement du Québec participe à une table de discussion avec la 
nation micmaque et le gouvernement du Canada depuis 2012. Les 
discussions tenues à cette table sont balisées par une entente-cadre et 
visent la conclusion d’ententes portant sur différents sujets (consultation, 
développement économique, etc.) ainsi qu’une entente finale.   

• Le gouvernement du Québec et la communauté mohawk de Kahnawake 
travaillent à l’avancement de dossiers concernant des enjeux en matière 
de transport et de développement économique, dans le but de trouver des 
solutions mutuellement satisfaisantes.   

 
Il convient également de mentionner que le Conseil des ministres adoptait, le 9 février 

1983, 15 principes afin d’encadrer l’action gouvernementale du Québec à l’égard des 

Autochtones (Annexe 2). Une résolution adoptée par l’Assemblée nationale du Québec 

en 1985 vint renforcer ces principes, stipulant que l’Assemblée :  

 

« Souscri[t] à la démarche que le gouvernement a engagée avec les Autochtones 
afin de mieux reconnaître et préciser leurs droits, cette démarche s’appuyant à la 
fois sur la légitimité historique et sur l’importance pour la société québécoise 
d’établir avec les autochtones des rapports harmonieux fondés sur le respect des 
droits et la confiance mutuelle;  
 
Presse le gouvernement de poursuivre les négociations avec les nations 
autochtones en se fondant, sans s’y limiter, sur les quinze principes qu’il a 
approuvés le 9 février 1983… »  
(Annexe 3) 

 
 



	
   34	
  

 
4 PRÉOCCUPATIONS ET ENJEUX  
Comme le mentionnent plusieurs documents recensés par l’IDDPNQL (l’IDDPNQL 

2013a; IDDPNQL 2005, 2006; Picard 2007; Nation Innue 2014), les Premières Nations 

ne sont pas fermées à l’exploitation des ressources naturelles. Elles revendiquent 

toutefois d’être impliquées au sein des processus décisionnels menant à l’exploration, 

l’exploitation et le transit des gaz et du pétrole, de même qu’au sein des processus 

décisionnels reliés à d’autres formes de développement. Les Premières Nations exigent 

notamment d’être mieux informées et d’être consultées dès le début des projets. Afin de 

mieux cerner ces enjeux, nous présenterons dans cette section certains des effets 

envisagés par les communautés autochtones de l’exploration, l’exploitation et le transit 

des hydrocarbures sur leur milieu de vie, pour ensuite exposer des préoccupations et 

enjeux formulés à cet égard par les Premières Nations. D’abord présentés de manière 

générale, certaines de ces préoccupations sont illustrées par des passages de 

mémoires et de textes officiels préparés par diverses communautés autochtones 

notamment dans le cadre d’audiences publiques environnementales, mais aussi dans 

d’autres contextes.7  

 
 
4.1 PREOCCUPATIONS CONCERNANT LES IMPACTS APPREHENDES SUR LES 

ACTIVITES TERRITORIALES 
Dans les mémoires autochtones préparés dans le cadre d’audiences du BAPE et les 

documents officiels présentés par diverses instances autochtones (IDDPNQL, APNQL), 

les Premières Nations y exposent différents effets envisagés de l’exploitation des 

hydrocarbures sur les communautés présentes dans les territoires ciblés. En 

complément à ces documents s’ajoutent également les rapports des ÉES1 (2010) et 

ÉES2 (2013) qui avaient identifié plusieurs effets et qui ont été repris ici.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
7 À ce jour, toutes les Premières Nations mentionnées dans le cadre de référence n’ont pas été en 
mesure de s’exprimer sur les différents enjeux soulevés par l’évaluation environnementale stratégique. 
Par conséquent, le fait que les préoccupations de seulement quelques communautés soient évoquées 
dans cette section ne signifie pas que, d’une part, la présentation de leurs préoccupations est exhaustive 
et, d’autre part, les autres ne devront pas être pris en compte une fois qu’elles seront prêtes à les 
présenter. De plus, il est important de spécifier que les informations qui sont évoquées ici ne sont pas 
exhaustives et ne représentent en aucun cas l’opinion de l’entièreté des communautés concernées ni 
l’ensemble des divers projets qui peuvent être mis de l’avant par les entreprises privées et les 
gouvernements provincial et fédéral. 



	
   35	
  

 

Les Premières Nations évaluent les effets potentiels en prenant en compte les 

informations sur les diverses activités découlant de ce type de développement : les 

activités d’exploration (levés sismiques, forages d’exploration), les activités 

d’exploitation (développement de puits de production, installations de production, les 

activités de transport, installations terrestres) et le transport des hydrocarbures. 

Toutefois, il est fréquent que les informations disponibles sur ces activités soient 

restreintes et qu’une idée claire et précise quant aux effets réels du développement des 

hydrocarbures sur le mode de vie des Autochtones soit difficile à énoncer. Par exemple, 

les effets cumulatifs et synergiques de la multiplication des interventions sur le territoire 

et les ressources depuis plusieurs décennies sont souvent peu connus et mal 

documentés (nous y reviendrons dans la section 5 – Plan d’acquisition des 

connaissances). Tout de même, quelques effets sont identifiables et touchent à 

différentes sphères de la vie quotidienne des communautés autochtones: sociale, 

économique, culturelle et environnementale. Ils concernent principalement la santé et la 

sécurité dans les communautés; le maintien des pratiques de subsistance; la sécurité 

culturelle; et la sécurité matérielle et économique.  

 
4.1.1 La santé et la sécurité dans les communautés 
En l’absence d’informations suffisantes et accessibles, la santé et la sécurité dans les 

communautés ainsi que les risques environnementaux que peuvent représenter les 

activités d’exploitation, d’exploration et de transit d’hydrocarbures suscitent des 

préoccupations; celles-ci sont exprimées dans différents mémoires et documents 

préparés par les instances autochtones (entre autres, APNQL 2014; CNIMMPGSL 

2013; Conseil de la Nation Atikamekw 2014; Conseil Innu Ekuanitshit et le Mig’mawei 

Mawiomi Secretariat 2014; GCNW 2010; MCK 2014a et 2014b; Kitigan Zibi Anishinabeg  

2014; Pekuakamiulnuatsh Takuhikan, Conseil des Innus de Essipit, Conseil des Innus 

de Pessamit 2014). Mentionnons ici que le Conseil de la Nation Atikamekw (2014) a 

parlé des dangers reliés au transport de matières dangereuses. Pour sa part, le MCK 

(2014a) a mentionné s’impliquer de près dans l’évaluation des risques posés au 

transport par oléoduc, par exemple en ce qui a trait aux mesures de réponse aux 



	
   36	
  

incidents et aux plans de gestion des circuits qui passent par les cours d’eau. Le Grand 

Conseil Waban-Aki a fait référence à la contamination potentielle des eaux de surface et 

souterraines et ses impacts sur la santé humaine (GCNW 2010).  Ce alors que la 

sécurité des individus et des communautés des Premières Nations est mise en danger 

par les impacts des changements climatiques et que la sécurité (alimentaire, 

économique) des Premières Nations est directement affectée par les modifications 

affectant leurs territoires traditionnels, la contamination potentielle des ressources en 

eau de surface et souterraine les préoccupe.  

 

 
4.1.2 Le maintien des pratiques de subsistance  
Plusieurs pratiques autochtones – qu’elles soient culturelles, spirituelles, cérémoniales 

ou sociales – sont tournées vers la faune, la flore et le milieu marin. Les rapports 

consultés énoncent la crainte que l’utilisation des ressources du territoire par les 

Autochtones et les activités qui en découlent soient susceptibles d’être bouleversées par 

l’exploration, l’exploitation et le transit d’hydrocarbures (notamment Kitigan Zibi 

Anishinabeg  2014 et MCK 2014b). Tel que relaté dans l’ÉES 2, ces conséquences 

risquent d’avoir une incidence négative sur la poursuite du mode de vie traditionnel et 

être ressenties comme une perte culturelle par les communautés touchées parce 

qu’elles compromettent la transmission aux plus jeunes générations des connaissances 

traditionnelles associées au milieu, marin et autre (gouvernement du Québec 2013). Il 

faut aussi tenir compte du fait que la démographie dans les communautés autochtones 

est en croissance et que les besoins en ressources halieutiques devraient augmenter; 

par conséquent, le maintien des pratiques à des fins alimentaires (subsistance) et des 

pratiques traditionnelles constitue un enjeu particulier. En effet, tout comme l’ensemble 

des populations autochtones du Québec, les communautés autochtones riveraines du 

Saint-Laurent connaissent une forte croissance démographique, une tendance qui 

devrait se poursuivre encore dans un avenir rapproché. Les ressources de la chasse et 

la pêche, particulièrement la sauvagine et le saumon qui constituent un apport 

significatif en protéines, sont importantes dans le régime alimentaire des populations 

autochtones. Étant donné la croissance démographique des Premières Nations, le 



	
   37	
  

niveau de prélèvement des ressources halieutiques à des fins alimentaires dans 

l’estuaire et le golfe du Saint-Laurent devrait est appelé  à croître lui aussi 

(gouvernement du Québec 2013). 

 
 
4.1.3 La sécurité culturelle 
L’éventualité que certains lieux significatifs qui ont marqué l’histoire des communautés 

autochtones disparaissent, tels que des sites de portage et de campement ou des lieux 

où se tiennent des pratiques culturelles traditionnelles, signifierait une perte importante 

pour leur mode de vie. Les craintes liées à la dépossession territoriale que pourrait 

engendrer certains projets de développement font imaginer le pire aux communautés 

concernées par ceux-ci. L’affaiblissement des liens intergénérationnels, la perte du 

patrimoine et des connaissances ancestrales sont certains des effets négatifs qui ont 

été envisagés par les Innus dans le cadre de l’étude d’impact sur le Complexe 

hydroélectrique de la rivière Romaine (Hydro-Québec 2007). Dans le cas des projets de 

développement des hydrocarbures, tout comme celui de la Romaine, la transmission 

des savoirs traditionnels sur les milieux marins et riverains aux plus jeunes générations 

pourrait également être compromise. Les effets directs et indirects des projets de 

développement sur leur milieu de vie suscitent donc de fortes préoccupations pour les 

membres des Premières Nations concernées. 

 
 
4.1.4 La sécurité matérielle et économique 
La pêche commerciale connaît un essor dans les communautés innues, micmaques et 

malécites depuis 2000. En plus d’être une source significative de revenu dans plusieurs 

communautés riveraines du Saint-Laurent, la pêche commerciale crée de nombreux 

emplois saisonniers. D’après les plus récentes données du ministère Pêche et Océans 

Canada (MPO 2010a et 2010b), le nombre d’emplois créés a atteint les 304, dont 170 

chez les Micmacs et les Malécites, et 134 chez les Innus. Les communautés micmaques 

de la baie des Chaleurs sont particulièrement actives dans le secteur de la pêche 

commerciale. Le crabe des neiges et la crevette sont les deux principales espèces 

pêchées par les Micmacs dont les secteurs de pêche sont répartis dans la partie sud du 



	
   38	
  

Îdu Saint-Laurent ainsi qu’au sud-est de l’île d’Anticosti. En 2003, les communautés 

micmaques de Listuguj et de Gesgapegiag, dans la Baie des Chaleurs, détenaient 

respectivement 35 et 29 des permis de pêche commerciale délivrés par le MPO (MPO 

2010b). Au niveau de la pratique de la pêche commerciale, certains éléments liés aux 

forages, comme les levées sismiques, les déversement de boues de forage, la 

perturbation du fond, la présence des équipements, des navires et la navigation 

associée à l’exploitation ainsi que les rejets de déchets liquides et solides, sont 

susceptibles d’affecter les pêcheries (Conseil innu Ekuanitshit et Mi’gmawei Mawiomi 

Secretariat 2014). 

 

Au final, les préoccupations énoncées face aux effets négatifs potentiels sont toutes 

inter-reliées.  La valeur culturelle et économique de certains milieux marins et riverains 

au sein des communautés autochtones présentes dans les territoires ciblés est liée à 

l’histoire et au mode de vie traditionnel, de même qu’aux pratiques contemporaines. La 

transformation de ces milieux peut signifier la perte de repères culturels et identitaires. 

De même, les pratiques traditionnelles, comme la chasse et la pêche, seraient 

grandement affectées si un accident survenait dans le Saint-Laurent, tel qu’un 

déversement de pétrole. Comme en faisait mention l’évaluation environnementale 

stratégique précédente sur les hydrocarbures (gouvernement du Québec 2013), les 

effets d’un déversement accidentel sur la pêche commerciale seraient multiples, 

notamment en ce qui a trait au saumon (Conseil innu Ekuanitshit et Mi’gmawei Mawiomi 

Secretariat 2014). Contribuant à la valorisation des initiatives entrepreneuriales 

autochtones, le secteur de la pêche, à travers les profits générés, permet de mettre de 

l’avant des activités économiques locales (ibid.). Ainsi, au-delà des impacts culturels, les 

effets engendrés par l’exploration, l’exploitation et le transit des hydrocarbures sur les 

territoires concernés par cette étude pourrait grandement affecter le développement 

économique des nations qui l’habitent.  Un déversement pourrait limiter ou empêcher la 

capacité d’un pêcheur à accéder aux zones de pêche (à cause de zones 

temporairement fermées pendant un déversement ou le nettoyage de celui-ci); 

endommager le matériel de pêche (par le mazoutage); ou avoir un effet négatif sur la 

qualité marchande des produits de la pêche (à cause de la perception du marché 



	
   39	
  

entraînant une baisse des prix, même sans preuve organique ou organoleptique de 

l’altération). Bref, les impacts économiques d’une interruption de la pêche commerciale 

pourraient se faire sentir dans plusieurs communautés autochtones riveraines.  

 
Comme nous l’avons vu dans la partie précédente, des communautés autochtones 

revendiquent des droits sur les territoires potentiellement ciblés pour le développement 

et s’inquiètent de l’empiétement progressif de ces territoires, ainsi que des effets 

cumulatifs (Desbiens, Hirt et Boivin 2015) des différents projets de développement des 

ressources (hydroélectricité, hydrocarbures, mines, foresterie, pêches, etc.). Cette 

situation appelle à se pencher sur les mécanismes de consultation et les stratégies à 

mettre en place pour les rendre plus efficients.  

 
 
4.2 MECANISMES DE CONSULTATION 
Comme indiqué dans le tableau récapitulatif des principaux arrêts et jugements rendus 

en matière de droits autochtones au Québec et au Canada (Annexe 3), certains d’entre 

eux, notamment les arrêts Haïda et Taku River de 2004, ont permis de statuer que la 

Couronne a une obligation de consultation et, le cas échéant, d’accommodement, 

lorsqu’elle envisage une conduite susceptible d’avoir des effets préjudiciables sur des 

droits ancestraux ou issus de traités, établis ou potentiels. L’APNQL rappelle que selon 

la jurisprudence qui a suivi l’arrêt Delgamuukw, l’obligation de consulter à ce niveau 

comprend le droit à un dialogue véritable avec les autorités publiques, le droit à toute 

l’information pertinente et le droit à une justification écrite des décisions 

gouvernementales eu égard aux préoccupations autochtones. Pour les Premières 

Nations, l’obligation fiduciaire exige beaucoup plus qu’une simple consultation : il s’agit 

d’une obligation de consulter, d’accommoder et de porter atteinte le moins possible au 

titre aborigène (APNQL 2011). C’est la précision qu’a apportée le jugement Haïda, 

lequel stipule que, si une revendication de droit ou de titre est vraisemblable et crédible, 

même si la preuve définitive n’en a pas été faite devant le tribunal, l’obligation de 

consulter et, s’il y a lieu, d’accommoder substantiellement les Premières Nations 

concernées doit prévaloir ; ce qui est le cas de la majorité des Premières Nations du 

Québec, comme le souligne l’APNQL (ibid.). Certaines Premières Nations exigent pour 



	
   40	
  

leur part l’obtention du consentement. Puisant à l’article 32 de la Déclaration des 

Nations Unies sur les droits des peuples autochtones (Nations Unies 2008) dans son 

mémoire sur les enjeux de la filière uranifère au Québec (Nation Innue 2014), la nation 

innue demande quant à elle le consentement libre et éclairé des Innus avant 

d’entreprendre tout projet de développement sur le Nitassinan.  

 
Afin de préciser et de structurer les tenants et aboutissants d’un processus dont la 

variabilité peut porter préjudice aux communautés autochtones, l’IDDPNQL a donc mis 

sur pied un Protocole de consultation (IDDPNQL 2005). Il est évoqué, au sein de ce 

protocole, que toute consultation, incluant les accommodements qui s’en suivent, doit 

respecter les liens sacrés entre les Premières Nations et le territoire, leur dépendance 

envers les ressources naturelles ainsi que les droits et les responsabilités résultant de 

cette relation particulière (ibid.).  

 

Le protocole fait en outre valoir que le temps alloué et les moyens financiers mis à la 

disposition des Premières Nations par les instances gouvernementales pour mener à 

bien tout processus de consultation doivent également respecter les besoins que celles-

ci expriment, notamment au niveau des mécanisme de participation et de la sécurité des 

communautés et des territoires (IDDPNQL 2013a). On y souligne enfin qu’un retrait ou 

un refus de la part d’une Première Nation ne signifie pas que celle-ci consent à l’action 

envisagée par les gouvernements fédéral et provincial (IDDPNQL 2005). De même, 

cette consultation doit respecter ce que les Premières Nations désignent comme le 

« délai de réponse aux consultations », lequel correspond au temps nécessaire pour 

approfondir leurs recherches et les éléments dont elles devraient avoir connaissance 

avant de répondre aux consultations.  

 

Le Guide intérimaire en matière de consultation des communautés autochtones 

(Québec 2008) appuie d’ailleurs la validité d’une consultation sur un échéancier 

suffisamment souple pour permettre aux conseils de bande d’analyser l’information 

reçue, de consulter les personnes pouvant être plus directement visées par l’action 

envisagée et de préparer une réponse adéquate. Le guide s’applique à chacun des 



	
   41	
  

ministères, lorsqu’une action envisagée peut porter atteinte aux droits revendiqués de 

façon crédible par une ou des communautés et, par ailleurs, valorise la participation des 

communautés autochtones en amont du processus décisionnel, c’est-à-dire à l’étape de 

la planification stratégique des actions envisagées (ibid.). Ainsi, dans le cadre de cette 

ÉES, il faut retenir les priorités suivantes exprimées par les Premières Nations en 

matière de consultation, soit :  

 

• Bénéficier des ressources nécessaires pour répondre aux consultations ; 
 

• Accorder un délai de réponse suffisant aux consultations ; 
 

• Consulter les Premières Nations en amont, et non à posteriori, des 
projets ; 

 
• Assurer la validité de la réponse aux consultations, c’est à dire que, pour 

tout nouveau projet ou stratégie de développement énergétique, on ne doit 
pas reprendre les réponses qui ont été données pour une consultation 
antérieure mais plutôt mener de nouvelles consultations ; 

 
• Avant la consultation, rencontrer les Premières Nations concernées afin 

de mieux s'entendre et de mieux comprendre le processus à venir.  
(IDDPNQL 2013b) 

 
 
4.3 ENJEUX AUTOCHTONES EXPRIMES LORS DE CONSULTATIONS PUBLIQUES 
Afin d’illustrer des préoccupations plus précises formulées par certaines communautés 

autochtones impliquées dans des consultations publiques, nous avons épluché des 

mémoires présentés par celles-ci par le passé. Les communautés micmaques avaient 

présenté, en 2008, un mémoire concernant les projets éoliens susceptibles d’affecter le 

territoire revendiqué Gespe’gewa’gi. Selon elles, le processus de consultation publique 

dirigée par le BAPE est très louable, mais ne représente pas une consultation ou un 

accommodement comme le prescrit le droit canadien en matière de relations avec des 

Premières Nations revendiquant des droits ancestraux sur un territoire (Mi’gmawei 

Mawiomi Secretariat 2008). Malgré leur participation à ces processus d’audiences 

publiques, les Micmacs se sont sentis marginalisés dans les démarches de consultation 

et de prise de décision.  



	
   42	
  

 
D’après le Conseil Traditionnel Mohawk (CTM), l’état de santé de la Terre Mère a atteint 

un état d’urgence (MCK 2014a et 2014b). Ils demandent donc au gouvernement et à 

l’industrie de faire marche arrière dans les projets de production et de consommation 

d’énergies dites fossiles qui font dépasser indéniablement les seuils d’accumulation de 

CO2 jugés critiques par les Nations Unies, l’Organisation Météorologique Mondiale ainsi 

que de nombreux pays, dont les États-Unis. Le Conseil Traditionnel Mohawk manifeste 

de vives craintes face à l’intégrité des eaux au Québec et au non-respect du 

gouvernement canadien et des provinces des niveaux ciblés de réduction des gaz à 

effet de serre. Leur position face aux forages et exploitations du gaz de schiste, tels que 

présentés jusqu’à maintenant aux Premières Nations, et ce où que l’on soit au Québec, 

s’exprime par un non catégorique (MCK 2014b). 

 
Mettant de l’avant les points de vue des instances régionales reconnues (municipalités, 

MRC, etc.) par le gouvernement du Québec et du Canada, les principes de 

gouvernance des territoires concernés ne font que très peu référence aux 

préoccupations et aux rôles des conseils de bande autochtones dans le processus 

décisionnel. Pourtant, certaines réalités sociales, économiques et politiques propres aux 

Premières Nations font ressortir des préoccupations particulières dans leurs manières 

de gérer le territoire. Dans un mémoire conjoint présenté au BAPE sur l’exploration et 

l’exploitation des gaz de schiste en mai 2014, les Premières Nations des 

Pekuakamiulnuatsh, des Innus d’Essipit et des Innus de Pessamit ont montré que le rôle 

des Autochtones dans les principes de gouvernance du territoire reste flou et non 

clairement défini (Pekuakamiulnuatsh Takuhikan, Conseil des Innus d’Essipit, Conseil 

des Innus de Pessamit 2014).  

 

Anticipant une éventuelle exploration d’hydrocarbures sur le territoire qu’ils 

revendiquent, les trois conseils innus ont présenté ce mémoire conjoint afin de 

demander qu’un regard soit posé et que des analyses soient effectuées sur les 

territoires qu’ils revendiquent, plus précisément sur celui de la formation des shales de 

Pointe-Bleue. Cette portion de territoire n’étant pas intégrée aux travaux du BAPE, leur 

mémoire souligne que le territoire désigné comme Partie-Sud-Ouest à l’EPOG est 



	
   43	
  

traversé par la zone de potentiel gazier, que les travaux d’exploration ne sauraient 

tarder et qu’il est préoccupant qu’aucuns travaux d’acquisition de connaissances n’y soit 

réalisés. De plus, le manque de connaissance des écosystèmes marins et littoraux reste 

pour les Innus une préoccupation centrale. Ils mettent ainsi de l’avant leur droit d’être 

informés et consultés avant que tous travaux d’exploration ne soient amorcés (ibid.). 

 
Dans le cas qui nous intéresse ici, l’évaluation des risques et les modes éventuels de 

gestion du territoire sont normalement traités séparément, le golfe du Saint-Laurent 

s’étendant sur le territoire de cinq provinces (Québec, Nouveau-Brunswick, Nouvelle-

Écosse, Terre-Neuve-et-Labrador et Ile-du-Prince-Edouard), ce qui préoccupe 

grandement les communautés autochtones concernées. La réalité écosystémique du 

fleuve transcende les juridictions distinctes qui sont impliquées dans la gestion de cet 

environnement. Les Premières Nations abordent le fleuve comme un milieu global et 

non selon ces juridictions : il leur semble donc inconcevable que la description de ce 

milieu, l’évaluation des effets potentiels des activités liées à l’exploration, à l’exploitation 

et au transit des hydrocarbures et les modes éventuels de gestion soient traités 

distinctement et de façon limitative par chacune des juridictions.  

 

Dans le cas de la structure géologique Old Harry, qui chevauche les frontières du 

Québec et de Terre-Neuve-et-Labrador, la situation préoccupe les communautés 

exposées aux activités liées à l’exploration, l’exploitation et le transit des hydrocarbures, 

plus spécifiquement en ce qui concerne les risques éventuels sur l’environnement 

(Conseil Innu Ekuanitshit et Mi’gmawei Mawiomi Secretariat 2014). Advenant un 

accident sur une plateforme de forage, par exemple, il semble que les communautés ne 

possèdent aucune garantie de compensations adéquates. Mais les préoccupations ne 

se rapportent pas qu’aux déversements accidentels: toutes les activités d’exploration et 

d’exploitation représentent une charge de plus à l’environnement marin et participent 

aux impacts cumulatifs. Les levés sismiques, entre autres, sont très contestés pour leurs 

effets néfastes sur la faune marine.  

 
Compte tenu de l’importance que prendront assurément les consultations à venir dans 

le cadre de cette ÉES, il convient d’évoquer la création récente d’une nouvelle entité 



	
   44	
  

politique, soit la Coalition nationale des Innus, Malécites et Micmacs pour la protection 

du golfe du Saint-Laurent (CNIMMPGSL) qui a été créée en 2013. Dans un Protocole 

d’entente (CNIMMPGSL 2013), ces Premières Nations indiquent, entre autre, qu’elles 

parleront dorénavant d’une seule voix lorsque des enjeux relatifs au golfe seront 

soulevés et qu’elles protégeront les droits ancestraux et issus de traités ainsi que les 

titres aborigènes de cette région. La CNIMMPGSL exige que les gouvernements du 

Canada et des cinq provinces du golfe effectuent une étude publique globale en 

collaboration avec les nations innue, malécite et micmaque de l’Est du Canada afin de 

combler les lacunes importantes qui existent au niveau des connaissances scientifiques 

sur, à la fois, les mécanismes naturels complexes du golfe ainsi que les impacts de 

l’exploration et de l’exploitation pétrolière et gazière sur ceux-ci. De plus, elle demande 

un moratoire complet sur toute exploration pétrolière et gazière dans le golfe le temps 

qu’une telle étude soit complétée (ibid.). D’ailleurs, une résolution de l’assemblée des 

chefs de l’APNQL avait déjà manifesté l’appui de l’APNQL à cette demande de 

moratoire d’abord présentée par le Mi’gmawei Mawiomi Secretariat (Secrétariat de 

l’APNQL 2011). 

 
Maintes communautés ayant déjà vécu l’exploitation des ressources naturelles sur le 

territoire, que ce soit par les industries forestière, minière ou hydroélectrique, craignent 

d’autant plus les répercussions irréversibles que de futurs projets de développement 

pourraient engendrer sur leur milieu de vie (Charest 1980 et 2001). Ces préoccupations 

touchent également les activités traditionnelles de subsistance et les pratiques 

culturelles liées au territoire. De plus, comme le soulignent plusieurs documents 

présentés par l’IDDPNQL, le fait que les territoires sous revendications territoriales ne 

soient pas tous reconnus pose problème puisque la nature et la portée des droits des 

Premières Nations sur ces territoires ne sont précisées par aucun traité. Ainsi, l’absence 

d’accords sur les revendications territoriales fait craindre le pire pour les communautés 

autochtones concernées. En ce sens, les Premières Nations tentent, dans la mesure de 

leurs ressources et des informations disponibles sur les différents projets d’exploitation 

des ressources naturelles, de présenter des recommandations ou encore des exigences 

aux gouvernements fédéral et provincial quant aux formes de gestion du territoire et des 

ressources naturelles.  



	
   45	
  

 
 
4.4 L’OUEST CANADIEN : ELEMENTS DE COMPARAISON 
Nous concluons cette partie sur les préoccupations et enjeux avec un portrait général de 

certains projets d’exploration, d’exploitation ou de transit d’hydrocarbures dans l’Ouest 

canadien – Colombie-Britannique, Alberta, Territoires du Nord-Ouest (TNO) – afin 

d’établir un parallèle entre les enjeux autochtones auxquels ces projets ont donné lieu et 

ceux qui ont cours au Québec dans le présent contexte. Cette analyse comparative 

s’avère d’autant plus pertinente considérant les similarités juridiques entre le Québec et 

la Colombie-Britannique eu égard aux droits autochtones (Wright et White 2012). En 

effet, sauf exception, les questions liées aux droits ancestraux sur les territoires des 

deux provinces n’ont pas été réglées, de sorte que, dans un cas comme dans l’autre, de 

larges superficies se trouvent actuellement revendiquées par les nations autochtones 

qui s’y trouvent.  

 
Nous ferons donc un bref survol de deux projets de transport d’hydrocarbures affectant 

les territoires de la Colombie-Britannique, de l’Alberta et des TNO, ainsi que du contexte 

d’exploitation des gaz de schiste et des sables bitumineux en Alberta. Les 

préoccupations exprimées par les communautés autochtones seront mises en lumière 

dans ces divers cas de figure de même que les leviers politiques et juridiques dont elles 

font usage pour faire valoir leurs droits et leurs intérêts.  

 
 
4.4.1  La Vallée du Mackenzie  
La vallée du fleuve Mackenzie constitue le territoire traditionnel des Inuvialuit, des 

Gwich’in, des Dénés et des Métis des Territoires du Nord-Ouest, ainsi que des Dénés et 

des Cris du nord de l’Alberta. L’historiographie du développement gazier de la vallée de 

Mackenzie se déploie essentiellement en deux temps. Après l’avortement d’un premier 

projet de construction du Mackenzie Valley Pipeline dans les années 1970 (Berger 

1977) des suites d’un jugement rendu par le juge Thomas Berger, un second projet – le 

Mackenzie Gas Project – a été mis sur la table à la fin des années 1990. Afin de mettre 

en lumière les enjeux autochtones découlant des deux projets évoqués, nous puiserons 

essentiellement aux écrits de l’anthropologue Mark Nuttall de l’Université de l’Alberta, 



	
   46	
  

lequel s’est intéressé aux préoccupations des divers acteurs interpellés dans le cadre de 

ces projets de développement.  

 

Ø The Mackenzie Valley Pipeline Inquiry  

Le traitement qu’a fait le juge Berger du projet de gazoduc Mackenzie Valley a joué un 

rôle déterminant sur la perception des Canadiens à l’égard du développement des 

ressources sur le territoire, alors que la Commission a recommandé la suspension du 

projet dans la vallée du Mackenzie et l’arrêt complet d’un autre chantier dans le Nord du 

Yukon (MVRB N.D.). Visant le règlement des revendications territoriales autochtones 

toujours en suspens, le moratoire d’une durée de 10 ans recommandé par le juge 

Berger a mis en lumière la portée des droits autochtones en matière d’exploitation des 

ressources.  

 

Dans son rapport intitulé Northern Frontier, Northern Homeland (Berger, 1977), le Juge 

Berger se disait préoccupé par les droits des peuples autochtones et affirmait que ceux-

ci avaient leur mot à dire en matière de mise en valeur du territoire. Il s’inquiétait en 

outre des véritables retombées économiques du projet pour les communautés 

autochtones et de ses effets néfastes sur la faune et le mode de vie de ces populations. 

Comme le souligne Nuttall (2008, p. 619-620) :  

[B]erger was concerned that the cumulative impact of these developments would 
bring immense and irreversible social and environmental changes to the 
Mackenzie Valley and the entire Canadian western Arctic. […] Berger changed the 
way Canadians view resource development, but his report also pointed out that his 
inquiry was about more than pipelines; it was about protecting the northern 
environment and the future of northern peoples.  

 
 
Ø Mackenzie Gas Project 

Ce n’est que 20 ans plus tard que le Mackenzie Gas Project – soutenu par Shell 

Canada Limited, Conoco Phillips Canada (North) Limited, ExxonMobil, Imperial Oil 

Resources Ventures Limited et le Aboriginal Pipeline Group – prévoyait la mise en 

valeur et le transport du potentiel gazier des territoires du Delta de Mackenzie vers le 

reste du Canada et des États-Unis. Comme le fait valoir Nuttall (ibid.) dans son analyse, 

les gains obtenus entretemps par les Premières Nations sur le plan de la 



	
   47	
  

reconnaissance de leurs droits ont joué un rôle considérable dans la manière dont la 

planification de ce second projet s’est déroulée, comme en témoigne notamment la 

création de la coalition Aboriginal Pipeline Group (APG), laquelle agit de manière directe 

à titre de partenaire dans le Mackenzie Gas Project : 

The idea behind the APG is to offer a new model for Aboriginal participation in the 
developing economy of the NWT, to maximize Aboriginal ownership of 
development projects and benefits from the proposed Mackenzie Valley pipeline, 
and to support greater independence and self-reliance among Aboriginal people. If 
built, the APG will be one-third shareholders in the pipeline. (Nuttall 2008, p. 626) 

Malgré cette avancée notable, l’auteur n’en demeure pas moins critique face aux 

rapports de pouvoir régissant les relations entre les instances gouvernementales, les 

industries extractives et les populations autochtones. Il souligne à cet effet les 

réticences et les préoccupations des nations Deh Cho et Dene Tha’, dont les 

revendications territoriales non réglées contribuent à réduire leur pouvoir d’action dans 

un contexte où les modalités de leur autonomie et gouvernance politique ne sont pas 

encore précisément définies face aux paliers territorial et fédéral. Tel que le souligne 

Nuttall (2008), lors d’audiences publiques certains membres de ces nations ont fait 

valoir le manque de transparence, mais surtout la rapidité avec laquelle les projets sont 

généralement mis en œuvre par l’industrie et le gouvernement, de sorte qu’il devient 

passablement ardu de se prononcer et de se positionner de manière éclairée face à 

ceux-ci.  

 
L’analyse anthropologique que fait Nuttall (2008) du Mackenzie Gas Project démontre 

l’importance pour les gouvernements et l’industrie de tenir compte, dans un premier 

temps, de l’incertitude juridique entourant le statut foncier des territoires sur lesquels ils 

prévoient initier des projets de développement et, dans un deuxième temps, de 

l’obligation de consulter les communautés autochtones concernées avant que de telles 

décisions soient prises. En outre, l’auteur met en évidence toute la pression qui s’exerce 

sur les populations autochtones afin qu’elles endossent des projets de développement 

d’une ampleur souvent considérable, tout en essayant d’en retirer des bénéfices et de 

limiter les effets environnementaux et sociaux desdits projets, un processus laborieux 

bien souvent soumis à des délais excessivement serrés.  



	
   48	
  

 
 
4.4.2  Enbridge Northern Gateway Pipeline 

Les auteurs McCreary et Milligan (2013) analysent le projet d’oléoduc Enbridge Northern 

Gateway. Mis de l’avant par la compagnie Enbridge, le projet vise le transport des 

sables bitumineux extraits en Alberta jusqu’à la côte pacifique de la Colombie-

Britannique, à Kitimat. McCreary et Milligan s’intéressent en particulier aux contraintes 

entourant la reconnaissance des droits autochtones et la manière de faire valoir ces 

droits au moment de freiner ou de participer à de tels projets de développement.  

 
La trajectoire envisagée de cet oléoduc traverserait les territoires de plus de cinquante 

communautés autochtones, territoires dont une large proportion n’a jamais été cédée. 

Bien que la compagnie Enbridge ait affirmé avoir signé des ententes avec 60% des 

communautés, plusieurs d’entre elles s’opposent au projet alors qu’aucun traité n’a été 

signé et que, par conséquent, les droits ancestraux n’ont jamais été éteints. Puisant à la 

Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples autochtones (Nations Unies 

2008), plusieurs Premières Nations concernées par le projet Northern Gateway ont 

plaidé pour l’obtention de leur consentement libre et éclairé avant que ne soit initié 

quelque projet qu’il soit sur leurs aires ancestrales ou revendiquées (Swift et al., 2011). 

Huit d’entre elles ont également formé une coalition, le Carrier Sekani Tribal Council 

(CSTC), afin de faire front commun face aux ambitions de l’entreprise Enbridge.  

  
L’analyse que proposent McCreary et Milligan (2013) dans leurs écrits met en lumière 

les contraintes que peut entraîner le recours aux « savoirs traditionnels écologiques » 

(Menzies 2006) et à la « gouvernance traditionnelle », telles que ces notions sont 

définies par les instances gouvernementales, en vue de freiner de tels projets de 

développement. Ces notions, disent-ils, cristallisent un mode d’être envers le territoire 

qui tend à exclure les processus contemporains et le devenir des communautés 

autochtones. Tel que les deux auteurs le soulignent :  

The tendency to constrain recognition to traditional land use frequently elides the 
colonial heritage of Indigenous peoples as well as former regimes of recognition in 
capitalist development. Particularly obscured are Indigenous practices established 
through more than 200 years of resistance and response to colonialism, practices 



	
   49	
  

that have previously and continue to shape capitalist energy development. 
(McCreary et Milligan 2013, p. 118) 

 

Les deux auteurs démontrent en revanche de quelles façons cette résistance, en dépit 

des contraintes qui lui sont sous-jacentes et du fait qu’elle ne soit pas reconnue comme 

étant partie prenante du savoir traditionnel autochtone, permet de questionner et de 

transformer les géographies globales du développement énergétique en territoire 

canadien :  

Such moments of political agency and resistance demonstrate that Indigeneity 
cannot be understood simply as local, place-based, and rooted in timeless 
traditions left behind by globalized capitalism and modernity. Instead, recognition of 
Indigeneity means acknowledging the global capacities of such Indigenous 
territorial movements, a possibility that cannot be admitted to a framework that 
includes Indigeneity as epistemological difference in a world that is already 
determined by forces of capital and a teleology of development. (ibid., p. 119) 

 
L’analyse du Northern Gateway Project démontre que, malgré l’importance des 

avancées légales visant la réconciliation des revendications territoriales autochtones 

avec le développement des ressources que désirent initier des acteurs externes 

(Blackburn 2007 et 2009), l’État canadien continue de déterminer les contours de ce 

que constitue légalement l’Autochtonie (McCreary et Milligan 2013), en précisant 

notamment la nature de leurs droits ancestraux. Cela étant, soulignent les deux auteurs, 

« inequality is maintained through recognition of difference, as Indigenous peoples are 

required to uphold an impossible and confining standard of authentic traditions » (ibid., 

p. 120); ce postulat fait écho, en contexte québécois, aux propos de Leclair (2013), 

Salée (2010) et Simard (2003). Dans la même veine, les travaux de Bruce Braun (2002) 

ont aussi souligné comment les conflits environnementaux ont souvent pour effet 

pervers de cantonner les peuples autochtones à des représentations traditionalistes qui 

sont à la fois réductrices, faussent la compréhension de leur histoire et existent en 

porte-à-faux avec leurs réalités contemporaines (Gélinas 2007).   

 
 
4.4.3  Gaz de Schiste et Sables Bitumineux en Alberta 
Nous terminerons cette section en rappelant les enjeux qu’entraîne l’exploitation des 

gaz de schiste et des sables bitumineux en Alberta, ce malgré les traités historiques qui 



	
   50	
  

ont été signés avec les Premières Nations localisées sur le territoire de la province. Tel 

que recensé par Droitsch et Simieritsch (2010), ces dernières décrient depuis des 

décennies les effets indésirables occasionnés par les activités extractives sur leur santé, 

la qualité de leur environnement, la pratique de leurs activités de subsistance, etc. Plus 

récemment, elles se disent surtout préoccupées par le respect de leurs droits, pourtant 

reconnus dans la Constitution canadienne (ibid.).  

 
En décembre 2008, l’Assemblée des Premières Nations, représentant plus de 630 

communautés autochtones à travers le Canada, a adopté une résolution en appui aux 

Traités 6, 7 et 8, rappelant ce faisant aux instances gouvernementales et aux acteurs de 

l’industrie l’obligation de consulter et d’accommoder les Premières Nations de l’Alberta 

en ce qui a trait au développement des gaz de schiste et des sables bitumineux. Plus 

récemment, la Cour suprême du Canada s’est penchée sur un enjeu déterminant dans 

le cas Rio Tinto Alcan Inc. et al v. Carrier Sekani Tribal Council, c’est-à-dire le pouvoir 

des tribunaux administratifs à l’égard du devoir de consultation et d’accommodement 

des gouvernements envers les Premières Nations (ibid.).  

 
Alors que l’exploration, l’exploitation et le transit des hydrocarbures sont susceptibles 

d’entraîner certains bénéfices économiques pour les peuples autochtones, notamment 

par le biais de la création d’emplois, Wright et White soulignent que le développement 

de cette filière risque aussi de générer d’importantes inégalités, des déplacements, des 

pertes culturelles et patrimoniales majeures, l’altération de l’environnement ainsi que la 

fragilisation des structures de gouvernance (Wright et White 2012). Tel que ce bref 

survol l’indique, l’analyse comparative entre le Québec et les provinces de l’Ouest 

mérite grandement d’être poussée en ce qui a trait à la filière des hydrocarbures car elle 

démontre que nombre de préoccupations sont partagées par les communautés 

autochtones de part et d’autre du territoire canadien. À la lumière des regards critiques 

posés par les auteurs retenus dans le cadre de cette revue de littérature, il semble que 

les processus de consultation et de reconnaissance actuels favorisent certes la 

protection des traditions et des activités de subsistance, mais cela en ne tenant pas 

toujours pleinement compte des questions de gouvernance territoriale et 

d’autodétermination, lesquelles sont pourtant indissociables des précédentes. Tel que 



	
   51	
  

McCreary et Milligan (2013) le formulent : « The development of recognition in 

environmental governance attends to cumulative impacts of development on Indigenous 

peoples through a framework that situates Aboriginal traditions as inert matter, impacted 

upon but incapable of evolving through a history of response and resistance to colonial 

impositions» (p. 122). 

 
En plus de s’inscrire dans les champs de compétence des gouvernements du pays, le 

développement des ressources dans les territoires occupés et/ou revendiqués par les 

peuples autochtones au Québec et au Canada a de plus en plus résonnance 

internationale, notamment à l’ONU. Dans ses travaux, l’anthropologue Françoise Morin 

a démontré comment la mondialisation a permis un passage d’une identification 

ethnique locale à une catégorie identitaire mondiale, celle « d’Autochtone » (Morin 

1994). Cette passerelle entre une multiplicité d’identités locales et la catégorie plus large 

et plus englobante d’autochtonie a permis la construction de nouveaux espaces 

politiques qui, en retour, offrent de nouveaux outils de reconnaissance des droits 

autochtones, dont les droits territoriaux (Bellier et Legros 2001 ; Bellier 2003 ; CIGI 

2014). Le plus important de ces outils est sans doute la Déclaration des Nations Unies 

sur les droits des peuples autochtones (Nations Unies 2008) qui fut adopté en 2006. 

L’article 32 indique que les peuples autochtones ont le droit de « définir et d’établir des 

priorités et des stratégies pour la mise en valeur et l’utilisation de leurs terres ou 

territoires et des autres ressources » (ibid.). Quoique la déclaration ne soit pas 

juridiquement contraignante, elle établit un cadre de référence pour le développement 

d’outils et de règlements contribuant à définir les modalités d’utilisation des ressources. 

Après avoir voté contre la déclaration, le gouvernement canadien apporta son appui en 

2010 dans un énoncé où il réitère sa volonté de travailler de concert avec les peuples 

autochtones malgré les réserves préalablement exposées:  

 

Ces inquiétudes sont bien connues et demeurent. Toutefois, nous avons écouté 
les leaders autochtones qui pressaient le Canada d’appuyer la déclaration, et 
nous avons tiré des leçons de l’expérience d’autres pays. Nous sommes 
désormais convaincus que le Canada peut interpréter les principes de la 
déclaration de façon conforme à sa Constitution et à son cadre juridique.  



	
   52	
  

Les droits ancestraux et les droits issus de traités sont protégés au Canada grâce 
à un cadre unique. Ils sont enchâssés dans notre Constitution, y compris 
la  Charte canadienne des droits et libertés, et sont appuyés par des politiques 
pratiques qui s’adaptent à notre réalité changeante. Ce cadre demeurera la pierre 
angulaire de nos efforts visant à promouvoir et à protéger les droits des 
Autochtones canadiens. (AADNC 2011) 

 
 
 
5 PLAN D’ACQUISITION DE CONNAISSANCES  
 
La revue de littérature révèle que, en ce qui a trait aux impacts sur les populations 

autochtones, les lacunes de connaissances à combler pour la suite de l’ÉES globale sur 

les hydrocarbures au Québec peuvent être regroupées autour des thématiques 

suivantes : 1) Île d’Anticosti ; 2) risques et retombées ; 3) effets cumulatifs ; 4) 
processus de consultation ; 5) protection des paysages culturels. Ces thématiques 

ne sont pas exhaustives et d’autres pourraient émerger au cours des recherches 

subséquentes. Quoique ces thématiques se recoupent, chacune se rapporte à des 

questionnements spécifiques qui, selon notre analyse, demeurent trop peu élucidés 

dans la littérature consultée.   

 
 
5.1 ÎLE D’ANTICOSTI : NATURE SPECIFIQUES DES ENJEUX 
Alors que l’île Anticosti est actuellement couverte de permis de recherche 

d’hydrocarbures, bien que ces derniers soient présentement inactifs8, cette région 

constitue une priorité en ce qui a trait à l’acquisition des connaissances sur les impacts 

des hydrocarbures sur les populations autochtones. Au  moins deux nations ont des 

revendications qui touchent l’Île d’Anticosti ; il s’agit de la nation innue et de la nation 

micmaque. Tel que déjà mentionné, certaines communautés innues ont signé l’EPOG 

en 2004. Dans cette entente, l’aire géographique de référence pour le Nitassinan de 

Nutashkuan englobe un peu plus des deux tiers de l’île, dans sa partie est (Annexe 4.1 

de l’EPOG).  Pour ce qui est des Micmacs, le Migmawei Mawiomi Secretariat a produit 

en 2007 un document (intitulé Nm’tginen: Me’mnaq ejiglignmuetueg gis na naqtmueg) 

traçant les grandes lignes de la position des Micmacs quant à leurs droits et intérêts 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
8 Voir : http://mern.gouv.qc.ca/publications/energie/exploration/Permis_anticosti-ouest.pdf. 



	
   53	
  

envers le territoire qu’ils revendiquent, le Gespe’gewa’gi, Mi’gma’gi (MMS 2007). Le 

document comprend une carte incluant leurs revendications première et secondaire qui 

couvrent, d’ouest en est, les régions administratives de la Capitale-Nationale, du Bas-

Saint-Laurent, et de la Gaspésie-Îles-de-la-Madeleine. L’Île d’Anticosti dans son 

entièreté fait partie du territoire faisant l’objet de la revendication primaire des Micmacs. 

En tenant compte de ces éléments, les sphères suivantes méritent d’être mieux 

documentées :  

• Portrait détaillé de la présence historique des Autochtones sur l’île 
d’Anticosti, incluant notamment la recension et la description des 
toponymes et des sites archéologiques ; 
 

• Portrait détaillé des pratiques contemporaines (spirituelles, culturelles, 
de subsistance, etc) des Innus et des Micmacs sur l’Île d’Anticosti ; 
 

• Nature des chevauchements territoriaux, le cas échéant ; 
 

• En cas de revendications, échéancier prévu pour ces revendications et 
mise en relation de cet échéancier avec le calendrier envisagé pour 
les prochaines étapes de développement des hydrocarbures dans les 
régions ciblées sur l’île d’Anticosti.  

 
 
5.2 RISQUES ET RETOMBEES LIES A L’EXPLORATION, L’EXPLOITATION ET LE 

TRANSIT DES HYDROCARBURES 
À l’instar des peuples autochtones de l’Ouest canadien et de la population en général, 

les Premières Nations du Québec se montrent inquiètes face aux risques liés à 

l’exploration et l’exploitation des hydrocarbures, qu’elles perçoivent comme étant liés 

surtout à la santé, à la sécurité alimentaire et à l’intégrité des ressources et patrimoines 

territoriaux. Tel qu’indiqué dans les mémoires que nous avons analysés, ces craintes 

sont d’autant plus vives du fait que la filière des hydrocarbures est encore peu 

développée, et donc peu connue au Québec. La recension de littérature nous a permis 

de constater que les inquiétudes exprimées sont souvent en lien avec les pratiques 

halieutiques – à des fins de subsistance et de transmission culturelle de même qu’à des 

fins économiques – dans la région du golfe du Saint-Laurent ainsi que dans tout le 

littoral laurentien. En raison de l’abondance des ressources en milieu côtier, la totalité du 

littoral gaspésien, nord-côtier et madelinien de la zone ciblée pour l’exploration et 



	
   54	
  

l’exploitation d’hydrocarbures fait l’objet d’intenses activités de pêche commerciale 

(homard, crabe commun, pétoncle géant, pétoncle d’Islande, mactre de Stimpson, 

maquereau, hareng et capelan), et représente un des principaux moteurs économiques 

des communautés autochtones littorales. Pour les prochaines étapes d’acquisition des 

connaissances, il conviendrait de : 

• Mieux cerner, en ce qui a trait aux risques, le point de vue particulier 
des peuples autochtones présents dans les régions ciblés pour le 
développement des hydrocarbures, en tenant compte de la dialectique 
entre la « perception » et la « réalité » des risques associés à ces activités 
(Roebuck 1999). 
 

• Établir le portrait détaillé des activités de pêche par les Premières 
Nations présentes dans les zones côtières, incluant les organismes 
autochtones publics et privés qui sont impliqués dans ces activités.  

 
• Documenter la portée de ces activités dans l’économie globale des 

communautés autochtones concernées et, le cas échéant, l’impact 
potentiel de leur diminution suite à l’exploitation d’hydrocarbures.  

 
• Recenser les retombées économiques positives de l’exploration et de 

l’exploitation des hydrocarbures qui sont envisagées en termes 
d’emploi, de redevances et de développement des communautés. À 
ce titre, l’analyse comparative avec l’Ouest canadien pourrait fournir des 
pistes de recherche et d’analyse.  

 
• Combler les lacunes de connaissances sur le milieu terrestre en ce qui a 

trait à l’exploration, l’exploitation et le transport des hydrocarbures. En 
effet, la recension de littérature a démontré qu’il existe davantage 
d’information sur les milieux côtiers et marins tandis que les impacts 
envisagés en milieu terrestre sont moins bien documentés au Québec.  

 
 
5.3 ANALYSE DES EFFETS CUMULATIFS DU DEVELOPPEMENT  
Les hydrocarbures s’ajouteront à d’autres formes d’aménagement et d’exploitation du 

territoire qui sont étendues à la fois dans le temps et dans l’espace. Comme dans 

d’autres régions du Québec, des lacunes de connaissance existent sur la manière dont 

les différents types d’exploitation des ressources interagissent entre eux et dans le 

contexte spécifique (historique et géographique) de chacune des communautés 

autochtones concernées. Qui plus est, les approches d’évaluation d’impacts 

environnementaux tentent encore de développer des modèles capables d’intégrer 



	
   55	
  

pleinement les données culturelles et savoirs traditionnels avec les données sur le 

milieu physique (Berkes 2008 ; Berkes et Ross 2013 ; Noble 2015). Un aîné micmac, 

Albert Marshall, prône ce qu’il appelle etuaptmumk ou « regard des deux yeux », qui 

signifie « apprendre à concilier la vision autochtone du monde (grâce au savoir et à la 

pratique autochtones), et la vision scientifique occidentale, pour ensuite voir l’énorme 

potentiel lorsque ces deux visions s’unissent dans un même effort » (Conseil Innu 

Ekuanitshit et le Mig’mawei Mawiomi Secretariat 2014). Pour la prochaine étape 

d’acquisition des connaissances, il conviendrait de :  

• Recenser l’ensemble des activités industrielles et de développement 
des ressources touchant les Premières Nations afin d’évaluer la 
portée potentielle des impacts liés aux activités d’exploration et 
d’exploitation des hydrocarbures, selon l’état biophysique et le statut 
juridique des différents territoires où les communautés autochtones sont 
présentes.  

 
• Recenser les connaissances traditionnelles autochtones dans les 

milieux ciblés pour le développement et les intégrer davantage aux 
données scientifiques déjà acquises afin d’élargir les grilles de 
compréhension et d’analyse.  

 
 

5.4 AMENAGEMENT DU TERRITOIRE ET PROCESSUS DE CONSULTATION 
L’analyse des mémoires et autres documents produits par les instances autochtones a 

révélé que, par le passé, les Premières Nations ont vécu de mauvaises expériences 

face au processus de consultation touchant le développement et l’utilisation du territoire. 

Le Protocole de consultation préparé par l’IDDPNQL souligne, entre autres, que « les 

véritables motifs de ces consultations – leurs buts, leurs objectifs et leurs effets réels - 

ne sont pas toujours communiqués clairement » (2005, p. 8).9 Face à ce contexte, de 

nombreux chercheurs s’intéressent à la question de l’harmonisation des différents 

paliers de gouvernance et à la gestion multiculturelle (certains emploient le terme 

« interethnique ») du territoire (Desbiens et Rivard 2013; Lévesque 2007; Proulx 2002 et 

2011 ; Thom 2009). Alors que les échelles de gouvernance tendent à se multiplier, de 

meilleures connaissances doivent être acquises en lien avec les questionnements 

suivants : 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
9 Il faut souligner que les arrêts Haïda et Taku River datent de la fin de 2004 et que le gouvernement du 
Québec n’avait pas encore, en 2005, de politique sur la consultation.  



	
   56	
  

• Quelles sont les modalités de collaboration et/ou de cogestion du 
territoire et des ressources naturelles qui existent déjà dans les 
régions ciblées, que ce soit au niveau des activités d’exploitation, de 
gestion, de conservation ou d’aménagement du territoire ? Quels sont les 
problèmes et quels mécanismes sont proposés pour y répondre?  

 
• Face aux enjeux et préoccupations spécifiques des Autochtones, quelles 

sont les stratégies de consultation à privilégier pour assurer le succès 
des différentes étapes d’évaluation environnementale?  

 
• Quel est l’état de l’encadrement légal et réglementaire en termes de 

développement des hydrocarbures? Est-ce que cet encadrement respecte 
les droits des Premières Nations? Sinon, quels sont les ajustements 
techniques et législatifs à apporter, et en fonction de quels paliers de 
gouvernance? 

 
 
5.5 PAYSAGES CULTURELS ET MESURES DE PROTECTION 
En lien avec les domaines d’acquisition des connaissances déjà mentionnés, la 

question de la protection des paysages culturels (Parcs Canada 2009) et patrimoines 

territoriaux autochtones mériterait également une attention particulière pour la suite de 

l’ÉES. Dans cette partie du Plan d’acquisition des connaissances, il s’agit de mieux 

documenter les arrimages entre les activités prévues, les paysages potentiellement 

touchés, et les mesures à prendre pour encadrer au mieux le développement de la 

filière des hydrocarbures. De notre recension de littérature, les priorités suivantes 

émergent : 

• Documenter les modalités particulières qui s’appliquent (ou qui 
s’appliqueraient) au développement des hydrocarbures en ce qui a trait à 
la protection des paysages culturels autochtones. Certaines activités 
industrielles permettent une plus grande latitude en matière d’atténuation 
alors que d’autres (certains types de mines par exemple) ont un impact 
particulièrement sévère sur l’intégrité des paysages. Quel est le statut des 
différentes infrastructures et activités liées aux hydrocarbures à cet 
égard ?  
 

• Recenser les stratégies déployées dans d’autres provinces pour atténuer 
ces impacts, développer les bonnes pratiques et définir les meilleurs 
cadres de protection et de conservation. À cet égard, quels sont les 
outils législatifs qui existent au Québec afin d’assurer la protection 
des patrimoines autochtones, la conservation des environnements 
sensibles et la protection des espèces en danger pour les prochaines 
étapes de développement des hydrocarbures ?  



	
   57	
  

 
 
Pour les prochaines étapes d’acquisition des connaissances, l’analyse de la littérature 

nous mène à déduire que la manière d’acquérir ces connaissances sera garante de la 

qualité des données ; plusieurs documents issus des Premières Nations soulignent 

l’importance d’agir en amont plutôt qu’à postériori (IDDPNQL 2013b) de toute démarche 

qui concerne les Autochtones, de façon à favoriser leur participation réelle (APNQL et 

IDDPNQL 2014). Dans sa réflexion sur l’avenir énergétique du Québec, l’IDDPNQL 

propose des mécanismes de participation, dont le déploiement d’une « table énergie » 

qui s’inspire de la table forêt mise en place suite au sommet de 2012 sur le territoire et 

les ressources, avec des représentants des gouvernements et des experts en énergie 

des Premières Nations (IDDPNQL 2013a). Bref, pour les Premières Nations, le 

processus d’évaluation environnementale stratégique doit suivre les meilleures 

pratiques de collaboration car l’esprit et la teneur des modalités de consultation peuvent 

affecter la compréhension, et donc la prise en compte, des enjeux et préoccupations 

des Premières Nations.  
 
 
 
6 CONCLUSION  

 
Au cœur des discours identitaires, la relation au territoire détermine les préoccupations 

des Autochtones face aux projets d’exploitation des ressources naturelles. Certains lieux 

et paysages sont désignés par les Premières Nations comme ayant une signification 

particulière car ils sont les points d’ancrage du mode de vie traditionnel, et de sa 

transmission aux générations futures. Le rapport au territoire implique un système de 

représentations culturelles particulier et façonne les manières de concevoir le monde, 

que ce soit par l’interprétation d’une histoire commune, la compréhension des réalités 

actuelles et la définition des perspectives d’avenir (gouvernement du Québec 2013). La 

richesse des savoirs ancestraux sur la faune et la flore témoigne de l’héritage de liens 

affectifs et spirituels qui unissent les Premières Nations au territoire. Il est important de 

préciser que, loin d’être figées dans le temps, les pratiques culturelles se sont 

transformées à travers l’histoire; toutefois, le lien avec le territoire reste au cœur des 

différentes cultures autochtones. 



	
   58	
  

 
Les documents consultés dans le cadre de cette recension des écrits démontrent que 

toutes les Premières Nations du Québec, quel que soit le statut juridique actuel de leurs 

territoires traditionnels ou la nature de leurs négociations avec les paliers 

gouvernementaux – c’est-à-dire que leurs droits ancestraux sur le territoire soient 

conventionnés, officiellement revendiqués ou non – désirent être impliquées à toutes les 

étapes de la planification, de l’évaluation et de la mise application des projets 

d’exploration, d’exploitation et de transit des hydrocarbures. Comme en témoigne 

notamment les sources fournies par l’IDDPNQL, toutes sont concernées par des 

transformations éventuelles sur le territoire et toutes désirent se prononcer et faire valoir 

leurs positions car, plus qu’un simple espace à occuper et à exploiter, les Autochtones 

voient le territoire comme un milieu d’émergence des différentes formes de vie, des lieux 

et des entités sensibles avec lesquels ils engagent des relations d’échange et de 

partage qui perdurent aujourd’hui (Poirier 2000 ; Thom 2004). Les Premières nations se 

référent également à l’échelle internationale pour formuler leurs approches en matière 

de développement des territoires et ressources – notamment la Déclaration des Nations 

Unies sur les droits des peuples autochtones (Nations Unies 2008) à laquelle le Canada 

a adhéré (AADNC 2011) – soulignant que, de par leur historique et leur statut, les 

Premières Nations disposent de droits particuliers. Au final, autant les travaux des 

chercheurs que ceux des instances autochtones, provinciales et fédérales, mettent en 

priorité l’importance d’harmoniser les droits, priorités et pratiques territoriales 

autochtones avec les activités économiques et d’exploitation des ressources ; ceci pour 

le bien-être des nations présentes dans les territoires visés, tout comme celui de 

l’ensemble des nations autochtones du Québec et de la population québécoise dans sa 

totalité.  

 
  



	
   59	
  

  
 
 
 
 
 
 
 

ANNEXE 1 
 
Carte des communautés autochtones du Québec 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



	
   60	
  

 
Source : Secrétariat aux affaires autochtones – Québec 
http://www.autochtones.gouv.qc.ca/nations/cartes_communautes.htm  

québecLes Autochtones du Québec

Les 17 régions administratives du Québec
01  Bas-Saint-Laurent
02  Saguenay–Lac-Saint-Jean
03  Capitale-Nationale
04  Mauricie
05  Estrie 
06  Montréal

07  Outaouais
08  Abitibi-Témiscamingue
09  Côte-Nord
10  Nord-du-Québec
11  Gaspésie– Îles- 
      de-la-Madeleine

12  Chaudière-Appalaches
13  Laval
14  Lanaudière
15  Laurentides
16  Montérégie
17  Centre-du-Québec

www.autochtones.gouv.qc.ca

11les

nations



	
   61	
  

  
 
 
 
 
 
 
 

ANNEXE 2 
 
Principes adoptés le 9 février 1983  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
   



	
   62	
  

QUEBEC – PRINCIPES ADOPTES PAR LE CONSEIL DES MINISTRES  
(9 février 1983) 
 
Source : Secrétariat aux affaires autochtones – Québec 
http://www.autochtones.gouv.qc.ca/secretariat/mission_secretariat.htm#principes 
 
 
1. Le Québec reconnaît que les peuples aborigènes du Québec sont des nations 

distinctes qui ont droit à leur culture, à leur langue, à leurs coutumes et traditions 
ainsi que le droit d'orienter elles-mêmes le développement de cette identité propre. 
 

2. Le Québec reconnaît également aux nations autochtones, dans le cadre des lois 
du Québec, le droit de posséder et contrôler elles-mêmes les terres qui leur sont 
attribuées. 

 
3. Les droits mentionnés aux sous-paragraphes 1 et 2 doivent s'exercer au sein de la 

société québécoise et ne sauraient par conséquent impliquer des droits de 
souveraineté qui puissent porter atteinte à l'intégrité du territoire du Québec. 

 
4. Les nations autochtones peuvent exercer, sur des territoires dont elles ont ou 

auront convenu avec le gouvernement, des droits de chasse, de pêche, de 
piégeage, de cueillette des fruits, de récolte faunique et de troc entre elles; dans la 
mesure du possible, la désignation de ces territoires doit tenir compte de leur 
occupation traditionnelle et de leurs besoins; les modalités d'exercice de ces droits 
doivent être définies dans des ententes particulières avec chaque nation. 

 
5. Les nations autochtones ont le droit de participer au développement économique 

de la société québécoise; le gouvernement est prêt à leur reconnaitre également le 
droit d'exploiter, à leur bénéfice, dans le cadre des lois du Québec, les ressources 
renouvelables et non renouvelables des terres qui leur sont attribuées. 

 
6. Les nations autochtones ont le droit, dans le cadre des lois du Québec, de se 

gouverner sur les terres qui leur sont attribuées. 
 
7. Les nations autochtones ont le droit d'avoir et de contrôler, dans le cadre 

d'ententes avec le gouvernement, des institutions qui correspondent à leurs 
besoins dans les domaines de la culture, de l'éducation, de la langue, de la santé, 
des services sociaux et du développement économique. 

 
8. Les nations autochtones ont droit de bénéficier, dans le cadre des lois d'application 

générale ou d'ententes conclues avec le gouvernement, de fonds publics 
favorisant la poursuite d'objectifs qu'elles jugent fondamentaux. 

 
9. Les droits reconnus aux Autochtones par le Québec sont reconnus également aux 

hommes et aux femmes. 
 



	
   63	
  

10. Du point de vue du Québec, la protection des droits existants des Autochtones 
s'étend également aux droits inscrits dans des ententes conclues avec lui dans le 
cadre de revendications territoriales; de plus la Convention de la Baie-James et du 
Nord québécois et celle du Nord-Est québécois doivent être considérées comme 
des traités et avoir plein effet. 

 
11. Le Québec est prêt à considérer que les droits existants issus de la Proclamation 

royale du 7 octobre 1763 concernant les nations autochtones puissent être 
explicitement reconnus dans ses lois. 

 
12. Le Québec est prêt à considérer cas par cas la reconnaissance des traités signés 

à l'extérieur du Canada ou avant la Confédération, le titre d'aborigène, ainsi que 
les droits des peuples aborigènes qui en découleraient. 

 
13. Les Autochtones du Québec en vertu de situations qui leur sont particulières, 

peuvent bénéficier d'exemptions de taxes selon les modalités convenues avec le 
gouvernement. 

 
14. Le Québec, s'il légifère sur des sujets qui concernent les droits fondamentaux 

reconnus par lui aux nations autochtones, s'engage à les consulter par le 
truchement de mécanismes à déterminer avec elles. 

 
15. Les mécanismes mentionnés au sous-paragraphe 14, une fois déterminés, 

pourraient être institutionnalisés afin que soit assurée la participation des nations 
autochtones aux discussions relatives à leurs droits fondamentaux. » 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



	
   64	
  

 
 
 
 
 
 
 

ANNEXE 3 
 
Reconnaissance des nations autochtones et de 
leurs droits : Résolution par l’Assemblée 
nationale du Québec adoptée le 20 mars 1985 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
   



	
   65	
  

RÉSOLUTION ADOPTÉE PAR L’ASSEMBLÉE NATIONALE DU QUÉBEC, LE 20 
MARS 1985 
 
Que cette Assemblée : 
 

• Reconnaisse l’existence au Québec des nations abénaquise, algonquine, 
attikamek, crie, huronne, micmaque, mohawk, innue, naskapie et inuite* ; 

• Reconnaisse leurs droits ancestraux existants et les droits inscrits dans les 
conventions de la Baie-James et du Nord québécois et du Nord-Est québécois ; 

• Considère que ces conventions, de même que toute autre convention ou entente 
future de même nature, ont valeur de traités ; 

• Souscrive à la démarche que le gouvernement a engagée avec les Autochtones 
afin de mieux reconnaître et préciser leurs droits, cette démarche s’appuyant à la 
fois sur la légitimité historique et sur l’importance pour la société québécoise 
d’établir avec les Autochtones des rapports harmonieux fondées sur le respect 
des droits et la confiance mutuelle ;  

• Presse le gouvernement de poursuivre les négociations avec les nations 
autochtones en se fondant, sans s’y limiter, sur les quinze principes qu’il a 
approuvés le 9 février 1983 en réponse aux propositions qui lui ont été 
transmises le 30 novembre 1982 et de conclure avec les nations qui le désirent 
ou l’une ou l’autre des communautés qui les constituent des ententes leur 
assurant l’exercice :  

- du droit à l’autonomie au sein du Québec ; 
- du droit à leur culture, leur langue, leurs traditions ; 
- du droit de posséder et de contrôler des terres ; 
- du droit de chasser, pêcher, piéger, récolter et participer à la gestion des 

ressources fauniques ; 
- du droit de participer au développement économique du Québec et d’en 

bénéficier, de façon à leur permettre de se développer en tant que nations 
distinctes ayant leur identité propre et exerçant leurs droits au sein du 
Québec ; 

• Déclare que les droits des Autochtones s’appliquent également aux hommes et 
aux femmes ; 

• Affirme sa volonté de protéger dans ses lois fondamentales les droits inscrits 
dans les ententes conclues avec les nations autochtones du Québec ; et 

• Convienne que soit établi un forum parlementaire permanent permettent aux 
Autochtones de faire connaître leurs droits, leurs aspirations et leurs besoins.  

 
 
*La nation malécite a été reconnue en 1989. 

 
 
Source : Secrétariat aux affaires autochtones – Québec 
http://www.autochtones.gouv.qc.ca/publications_documentation/publications/document-
11-nations-2e-edition.pdf 



	
   66	
  

SOURCES CITÉES 
 
Ø LIVRES, ARTICLES SCIENTIFIQUES ET DOCUMENTS DE RECHERCHE 
ARMSTRONG, B. 2013. Cooperation Agreements and Benefits Agreements with First 

Nations, Insight Information, Advanced Edition Negotiating and Drafting Major 
Business Agreements. Vancouver, B.C. September 26-27, 2013. 

BEAULIEU, A. 2000. Les Autochtones du Québec. Des premières alliances aux 
revendications contemporaines. Québec : Musée de la civilisation et Éditions 
Fides.  

BELLIER, I. 2003.  « Les peuples autochtones entre mondialisation et périphérie. » 
Socio-Anthropologie 14, pp. 53-67. 

BELLIER, I. et LEGROS, D. 2001. « Mondialisation et redéploiement des pratiques 
politiques amérindiennes : esquisses théoriques. » Recherches Amérindiennes au 
Québec 31.3, pp. 3-11. 

BERGER, T. R. 1977. Northern frontier, northern homeland: The report of the 
Mackenzie Valley Pipeline Inquiry. En ligne : 
http://yukondigitallibrary.ca/digitalbook/northernfrontiersocialimpactenvironmentali
mpact (dernier accès 11 décembre 2011).  

BERKES, F. 2008. Sacred ecology. New York : Routledge.  
BERKES, F. et ROSS, H. 2013. « Community resilience: toward an integrated 

approach. » Society and Natural Resources 26, p. 5-20. 
BLACKBURN, C. 2007. « Producing legitimacy : reconciliation and the negotiation of 

aboriginal rights in Canada. » Journal of the Royal Anthropological Institute 13, p. 
621-638. 

BLACKBURN, C. 2009. « Differentiating indigenous citizenship: Seeking multiplicity in 
rights, identity, and sovereignty in Canada. » American Ethnologist 36.1, p. 66–78.  

BOUTET, J.-S. 2012. An Innu-Naskapi ethnohistorical geography of industrial iron 
mining development at Schefferville, Québec. Masters thesis, Memorial University 
of Newfoundland. En ligne : 
http://research.library.mun.ca/view/creator_az/Boutet=3AJean-
S=E9bastien=3A=3A.html (dernier accès 11 décembre 2014).  

BRADSHAW, B. et WRIGHT, A. 2013. Review of IBA Literature and Analysis of Gaps in 
Knowledge. En ligne : http://yukonresearch.yukoncollege.yk.ca/resda/wp-
content/uploads/sites/2/2013/09/9-Bradshaw-and-Wright-draft-paper1.pdf (dernier 
accès 15 décembre 2014).  

BRANT CASTELLANO, M. 2004.  « Ethics of Aboriginal Research. » Journal of 
Aboriginal Health, p. 98-114. 

BRAUN, B. 2002. The Intemperate Rainforest : Nature, Culture and Power on Canada’s 
West Coast. Minneapolis : University of Minnesota Press. 



	
   67	
  

BUGGEY, S. 1999. Une introduction à l’étude des paysages culturels autochtones. 
Ottawa : Commission des lieux et monuments historiques du Canada.  

BURKE, A. L. 2009. « Les Malécites à l’aube du xxie siècle. » In Recherches 
amérindiennes au Québec, Volume 39.3, p. 49-57. 

CAINE, K. J. & KROGMAN, N. 2010. « Powerful or Just Plain Power- Full? A Power 
Analysis of Impact and BenefitAgreements in Canada’s North Organization » 
Organization and Environment 23.1, p. 76-98.  

CARLSON, H. M. 2008. Home is the hunter: the James Bay Cree and their land. 
Vancouver: UBC Press. 

CHAREST, P. 1980a. « Les ressources naturelles de la Côte-Nord ou la richesse des 
autres : une analyse diachronique. » Recherches amérindiennes au Québec 5.2, p. 
35-52. 

CHAREST, P. 1980b. « Les barrages hydro-électriques en territoire montagnais et leurs 
effets sur les communautés amérindiennes. » Recherches amérindiennes au 
Québec 9.4, p. 323-337. 

CHAREST, P. 2001. « L’industrialisation du Nord. » In Gérard Duhaime (dir.), Le Nord, 
habitants et mutations. Sainte-Foy : Presses de l’Université Laval, p. 155-172. 

CHAREST, P. 2008. « More dams for Nitassinan: New Business Partnerships between 
Hydro-Québec and Innu communities. » In MARTIN, Thibault et Steven M. 
HOFFMAN (dir.), Power struggle. Hydro development and First Nations in 
Manitoba and Quebec. Winnipeg : University of Manitoba Press, p. 225-279. 

CIGI (Centre for International Governance Innovation) 2014. The Internationalization of 
Indigenous Rights : UNDRIP in the Canadian Context. En ligne : 
https://www.cigionline.org/sites/default/files/indigenous_rights_special_report_web_0
.pdf (dernier accès 15 décembre 2015).  

CLAMMER, J., POIRIER, S. et SCHWIMMER, E. (dir.) 2004.   Figured Worlds : 
Ontological Obstacles in Intercultural Relations.  Toronto :  University of Toronto 
Press.  

CLERMONT, N. 1986. « L'adaptation maritime au pays des Micmacs. » In Les micmacs 
et la mer. Montréal : Recherche amérindienne au Québec, p. 11-28. 

COASTAL FIRST NATIONS BY THE OFFSHORE OIL AND GAS RESEARCH GROUP 
– School of Resource and Environmental Management. 2004. « A review of 
offshore oil and gas development in British Columbia », Simon Fraser University.  

COLLIGNON, B. 2010. « L’éthique et le terrain » L’information géographique, 74.1, p. 
63-83. 

DELAGE, D. 1991. Le pays renversé : Amérindiens et européens en Amérique du Nord–
est 1600-1664. Montréal, Boréal. 

DESBIENS, C. 2012. « Du wampum aux barricades : géographies du siège et espaces 
de réconciliation au Québec. » In HAREL, S. et ST-AMAND, I. (dir.), Les figures du 



	
   68	
  

siège et de la concertation : les formes consensuelles et conflictuelles de la 
centralité en contexte minoritaire Québec: Presses de l’Université Laval, p. 65-87.   

DESBIENS, C. 2013. Power from the North: The cultural geography of hydroelectricity in 
Quebec. Vancouver: UBC Press.  

DESBIENS, C. et RIVARD, É. 2013. « From passive to active dialogue? Aboriginal 
lands, development and métissage in Québec, Canada » Cultural Geographies 
21.1, p.99-114. 

DESBIENS, C., HIRT, I. et BOIVIN, H. (Pekuakamiulnuatsh Takuhikan) 2015. 
« Développement industriel et négociations territoriales des Pekuakamiulnuatsh 
(Québec, Canada) : défis et enjeux d’une nouvelle alliance territoriale. » In I. 
BELLIER (dir.), Horizons autochtones. Paris : Éditions L’Harmattan.  

DICKASON, P. O. 1996. Les Premières Nations du Canada depuis les temps les plus 
lointains jusqu’à nos jours. Québec : Septentrion.  

DUHAIME, G. et GRENIER, J. 2012. Coût de la vie dans la région de Schefferville. 
Chaire de recherche du Canada sur la condition autochtone comparée, Université 
Laval, Québec, Canada.  

DROITSCH, D. et SIMIERITSCH, T. 2010. Canadian Aboriginal Concerns With Oil 
Sands: A compilation of key issues, resolutions and legal activities – Briefing note. 
Pembina Institute, Canada. 

DUMAINE et GRENIER. 2012. « Coût de la vie dans la région de Schefferville. » In 
Chaire de recherche du Canada sur la condition autochtone comparée, Université 
Laval, Québec, Canada. 

FEIT, H. 2004. « James Bay Crees' Life Projects and Politics: Histories of Place, Animal 
Partners and Enduring Relationships. » In BLASER, Ma., H. FEIT et G. MCRAE 
(dir.), In the Way of Development : Indigenous Peoples, Life Projects and 
Globalization. London : Zed Books, p. 92-110. 

FIDLER, C. et HITCH, H. 2007. « Impact and Benefit Agreements: A Contentious Issue 
for Environmental and Aboriginal Justice », Environments Journal Volume 35.2, p. 
49-69.  

FRENETTE, POIRIER et GILL, 1998. Odanak et le régime seigneurial (l662-1863) : 
Revendication particulière de la Première Nation d'Odanak contre la couronne du 
chef du Canada, Odanak, Conseil de bande de la nation Waban-Aquis. Ancienne-
Lorette : Conseil de bande des Abénaquis. 

GÉLINAS, C. 2003. Entre l’assommoir et le godendard : les Atikamekw et la conquête 
du moyen-nord québécois 1870-1940 . Québec :  Septentrion.  

GÉLINAS, C. 2007. Les Autochtones dans le Québec post-confédéral, 1867-1960. 
Québec : Septentrion. 

GIBSON, G. et O’FAIRCHEALLAIGH, C. 2010. IBA Community Toolkit : Negotiation and 
Implementation of Impact and Benefit Agreements. En ligne : 
http://gordonfoundation.ca/north/iba-community-toolkit (dernier accès 15 décembre 
2014).  



	
   69	
  

GONZALEZ, N. 2011. Étude d’un feu de forêt et de ses conséquences sociales et 
écologiques au sein de Nitaskinan en Mauricie (Québec, Canada). Museum 
National d'histoire naturelle. 	
  

HAMELIN, L.-E. 2005. « La dimension nordique de la géopolitique du Québec », Revue 
internationale d’études québécoises 8.1, p. 17-36. 

HARRIS, R. C. 2004. « How did colonialism Dispossess? Comments from an Edge of 
Empire? » Annals of the Association of American Geographers 94(1), p. 165-182.  

HARRIS, R. C. 2012. Le pays revêche. Société, espace et environnement au Canada 
avant la Confédération. Québec: Presses de l’Université Laval. 

HOBERG, G., RIVERS, A. et SALOMONS G. 2012. « Comparative Pipeline Politics: Oil 
Sands Pipeline Controversies in Canada and the United States », Conference and 
early review draft Prepared for Delivery at the Canadian Political Science 
Association annual meeting, Edmonton, AB, June 12-15. 

HORNBORG, A-C. 2008. Mi'kmaq Landscapes: From Animism to Sacred Ecology. 
London : Ashgate, 202p. 

INGOLD, T. 1996. « Hunting and Gathering as Ways of Perceiving the Environment. » In 
R. ELLEN et K. FUKUI (dir.), Redefining Nature : Ecology, Culture and 
Domestication. Oxford : Berg, p. 117- 155. 

JÉRÔME, L. 2009. « Pour quelle participation? Éthique, protocoles et nouveaux cadres 
de la recherche avec les Premières Nations du Québec. » In GAGNE N., MARTIN T. 
et SALAÜN M., (dir.) Autochtonies: Vues de France et du Québec. Québec: Presses 
de l’Université Laval, p. 471-486. 

JOHNSON, K. 2013. Proud voices: An analysis of First Nation opposition to the Northern 
Gateway Pipeline Project. Masters thesis, Oklahoma State University. 

LACASSE, J.-P. 1996. « Le territoire dans l’univers innu d’aujourd’hui. » Cahiers de 
géographie du Québec 40.110, p. 185-204. 

LACASSE, J.-P. 2004. Les Innus et le territoire : Innu Tipenitamu. Québec : Septentrion. 
LASSERRE, F. 2009. « Les aménagements hydroélectriques du Québec : le renouveau 

des grands projets » Géocarrefour 84.1-2, p. 11-18. 
LECLAIR, J. 2013. « Les droits ancestraux en droit constitutionnel canadien. » In 

BEAULIEU, A., GERVAIS, S. et PAPILLON, M. Les Autochtones et le Québec : 
des premiers contacts au Plan Nord. Montréal : Presses de l’Université de 
Montréal, p. 299-322.  

LEPAGE, P. 2002. Mythes et réalités sur les peuples autochtones : la rencontre 
Québécois-Autochtones. Québec : Commission des droits de la personne et des 
droits de la jeunesse. 

LEROUX, J. et al. 2004. Au pays des peaux de chagrin : occupation et exploitation 
territoriales à Kitchisakik (Grand-Lac-Victoria) au XXe siècle. Québec : Septentrion.  

LÉVESQUE, C. 2007. « Perspectives locales sur le développement économique : 
études de cas chez les Inuit, les Naskapis, les Innus et les Cris du Québec ». In 



	
   70	
  

LAJOIE A. (dir.), Gouvernance autochtone : aspects juridiques, économiques et 
sociaux. Montréal : Éditions Thémis, p. 115-123. 

LÉVESQUE, C. 2009. « Quebec Research Relating to Aboriginal Peoples in the Age of 
the Knowledge Society and the Knowledge Mobilization.» Inditerra, 1, p. 91-100. 

MAILHOT, J. et VINCENT, S. 1980. Le Discours montagnais sur le territoire. Rapport 
inédit préparé pour le Conseil attikamek-montagnais, Québec. 

MARTIJN, C. A. 1986. Les Micmacs et la mer. Montréal : Recherches amérindiennes au 
Québec.  

MCCREARY, T. A. et R. A. MILLIGAN. 2014. « Pipelines, permits, and protests: Carrier 
Sekani encounters with the Enbridge Northern Gateway Project. » Cultural 
geographies 21.1, p. 115-129. 

MCGREGOR, D. (2004). « Coming Full Circle; Indigenous Knowledge Environment, and 
Our Future. » American Indian Quarterly 28.3, p. 385-410. 

MENZIES, C. R. (dir.) 2006. Traditional Ecological Knowledge and Natural Resource 
Management. Lincoln : University of Nebraska Press.  

MICHAUD, G. 2003. Les gardiens des portages : l’histoire des Malécites du Québec. 
Québec : Les éditions GID. 

MORIN F. 1994. « De l’ethnie et l'autochtonie : stratégies politiques amérindiennes. » 
Caravelle 63, p.161-174. 

NATIONS UNIES 2008. Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples 
autochtones.  En ligne : 
http://www.un.org/esa/socdev/unpfii/documents/DRIPS_fr.pdf (dernier accès 11 
décembre 2014).  

NOBLE, B. F. 2015. Introduction to Environmental Impact Assessment : A Guide to 
Principles and Practice. Oxford : Oxford University Press.  

NUTTALL, M. 2008. « Aboriginal participation, consultation and Canada’s Mackenzie 
Gas Project » Multi Science Publishing 19.5, p. 617-634. 

NUTTALL, M. 2014. « Pipeline politics in Northwest Canada. » In Powell, R. C. et 
DODDS, K. (dir.) Polar Geopolitics : Knowledges, Resources and Legal Regimes. 
Edward Elgar Publishing Limited, p. 277-294. 

OFFSHORE OIL AND GAS RESEARCH GROUP – School of Resource and 
Environmental Management / Simon Fraser University 2004.  « A review of 
offshore oil and gas development in British Columbia – Study prepared for the 
Coastal First Nations. » Vancouver, British Columbia, May 11, 2004. 

PATRIMOINE CANADA 2014. La Nation Atikamekw de Manawan. En ligne : 
http://www.manawan.org/nomadisme/territoire (dernier accès 11 décembre 2014).  

POIRIER, S. 2000. « Contemporanéité autochtone, territoire et post colonialisme », 
Anthropologie et Sociétés 24.1, p. 137-153. 

PRESTON, J. 2013. « Neoliberal settler colonialism : Canada and the tar sands. »  Race 
and Class 55, p. 42-59. 



	
   71	
  

PRNO, J. 2007. Assessing the Effectiveness of Impact and Benefit Agreements from the 
Perspective of their Aboriginal Signatories. MA thesis, University of Guelph, 
Guelph, Ontario. 

PRNO, J., BRADSHAW, B. et LAPIERRE, D. 2009. Community perspectives on IBAs in 
the Canadian North. En ligne : http://www.impactandbenefit.com (dernier accès 15 
décembre 2014).  

PROULX, M.-U. 2002. L’économie des territoires au Québec : aménagement, gestion, 
développement. Québec : Les Presses de l’Université du Québec.  

PROULX, M.-U. 2011. Territoires et développement : la richesse du Québec. Québec : 
Les Presses de l’Université du Québec.  

ROCHON, M. et LEPAGE. P. 1991. Le choc collectif : rapport de la Commission des 
droits de la personne du Québec. Québec : La Commission 1991.  

RODON, T., CHAREST, P. ET GIRARD, C. (dir.) 2012. Pêches autochtones dans l’est 
du Québec. Québec: Presses de l’Université Laval. 

ROEBUCK, B.D. 1999. « Elevated Mercury in Fish as a Result of the James Bay 
Hydroelectric Development : Perception and Reality. » In Hornig, J. F. (dir.), Social 
and Environmental Impacts of the James Bay Hydroelectric Projetc. Montréal et 
Kingston : McGill-Queen’s University Press, p. 73-92.  

SALÉE, D. 2010. « Penser l’aménagement de la diversité ethnoculturelle au Québec : 
mythes, limites et possibles de l’interculturalisme » Politique et Sociétés 29.1, p. 
145-180. 

SAUVÉ, L. 2007. « L’équivoque du développement durable », Chemin de Traverse 4, p. 
31- 47. 

SCOTT, C. et J. MORRISON. 2004. « Frontières et territoires : Mode de tenure des 
terres des Cris de l’Est dans la région frontalière Québec/Ontario », Recherches 
amérindiennes au Québec, 34 : 3, p. 23-43. 

SIMARD, J.-J. 2003. La réduction: l'autochtone inventé et les Amérindiens d'aujourd'hui. 
Québec : Septentrion. 

SIOUI Y., PICARD, I. et DORAIS, L.-J. 2008. « Yawenda : projet de revitalisation de la 
langue huronne-wendate. » Recherches amérindiennes au Québec 38.1, p. 85-87.  

SPECK, F. G. 1927. « Family Hunting Territories of the Lake St.-John Ilnus and 
Neighboring Bands. » Anthropos 22, p. 387-403. 

SPECK, F. G. 1931. « Montagnais-Naskapis Bands and Early Eskimo Distribution in the 
Labrador Peninsula.  »  American Anthropologist 33, p. 557-600.  

SPECK, F. G. and EISELEY, L. 1942. « Montagnais-Naskapis Bands and Family 
Hunting Districts of the Central and Southeastern Labrador Peninsula. »  
Proceedings of the American Philosophical Society 85.2, p. 215-242.  

STERN, P. 2007. « Hunting for Hydrocarbons: Representations of Indigeneity in 
reporting on the New Mackenzie Valley Gas pipeline. » American Review of 
Canadian Studies, 37.4, p. 417-441. 



	
   72	
  

SWIFT, A. et al. 2011. « Pipeline and Tanker Trouble: The Impact to British Columbia’s 
Communities, Rivers, and Pacific Coastline from Tar Sands Oil Transport. » 
Defense Council, Pembina Institute, Living Oceans Society  and Natural 
Resources Defense Council. 

THÉRIAULT, S. 2010. « Repenser les fondements du régime minier québécois au 
regard de l’obligation de la Couronne de consulter et d’accommoder les peuples 
autochtones. » Revue Internationale de droit et politique du développement 
durable 6.2, p. 219-245. 

THOM, B. 2004. « Le sens du lieu et les revendications territoriales contemporaines des 
Salishs de la Côte. » Recherches Amérindiennes au Québec 34.3, p. 59-74. 

THOM, B. 2009. « The Paradox of Boundaries in Coast Salish Territories. » Cultural 
Geographies 16.2, p. 179-205.  

VAUGEOIS, D. 1996. Les Hurons de Lorette. Québec : Septentrion.  
WEITZMAN, D. 2010. Skywalkers: Mohawk Ironworkers Build the City. New York : 

Roaring Brook Press.  
WONG, R. 2013. « Ethical waters: reflections on the Healing Walk in the Tar Sands. »  

Feminist Review 103, p. 133-139. 
WRIGHT, L. WHITE, J. P. 2012. « Developing Oil and Gas Resources On or Near 

Indigenous Lands in Canada: An Overview of Laws, Treaties, Regulations and 
Agreements »  The International Indigenous Policy Journal 3.2.  

 
 
Ø INSTANCES AUTOCHTONES 
APNQL (Assemblée des Premières Nations du Québec et du Labrador), N.D. Premières 

Nations : incontournables pour l’avenir du Québec – Appel ultime aux partis 
politiques provinciaux. Nos principes et enjeux : l’obligation du Québec d’y 
répondre. En ligne : http://www.apnql-afnql.com/fr/publications/pdf/AppelUltime-
PartiPolitiques.pdf (dernier accès 11 décembre 2011).  

APNQL – Secrétariat de l’Assemblée des Premières Nations du Québec et du Labrador 
2011. Motion: Appui au moratoire demandé par le Mi’gmawei Mawiomi, Wendake, 
23-24 novembre 2011. 

APNQL (Assemblée des Premières Nations du Québec et du Labrador) 2012. Sommet 
sur les territoires et les ressources entre les Premières Nations et le gouvernement 
du Québec. Compte-rendu. Montréal, 3 décembre 2012. 

APNQL (Assemblée des Premières Nations du Québec et du Labrador) et IDDPNQL 
(Institut de développement durable des Premières Nations du Québec et du 
Labrador) 2014.  « Les enjeux de la filière uranifère au Québec », Mémoire 
présenté à la Commission d’enquête du Bureau d’audiences publiques sur 
l’environnement (BAPE) sur les enjeux de la filière uranifère au Québec, 30 
octobre 2014. 



	
   73	
  

APNQL (Assemblée des Premières Nations du Québec et du Labrador). Protocole de 
recherche des Premières Nations au Québec et au Labrador. En ligne : 
https://www.cssspnql.com/docs/default-source/centre-de-
documentation/francais_web.pdf?sfvrsn=2 (dernier accès 15 décembre 2014).  

ATIKAMEKW SIPI 2014. « La nation atikamekw. » En ligne : 
http://www.atikamekwsipi.com (dernier accès 8 décembre 2014).  

CNIMMPGSL (Coalition nationale des Innus, Malécites et Mi’gmaq pour la protection du 
golfe du Saint-Laurent) 2013. Protocole d’entente. Signé à Akwesasne le 23 
octobre 2013. 

CONSEIL DES ABÉNAKIS D’ODANAK 2014. En ligne : http://www.cbodanak.com 
(dernier accès 8 décembre 2014). 

CONSEIL INNU EKUANITSHIT et MI’GMAWEI MAWIOMI SECRETARIAT 2014. 
Environmental Assessment of the project Corridor Resources Inc. Drilling of an 
exploration well on the Old Harry prospect – EL 1105, CEAR No. 11-01-60633, 
July 7, 2014. 

CPNIE (Conseil de la Première Nation des Innus Essipit) 2014, « Enjeux, partenariats et 
dossiers prioritaires. » En ligne : http://www.innu-
essipit.com/?rubrique=c_enjeuxdossiers (dernier accès 8 décembre 2014). 

GCNW (Grand Conseil de la Nation Waban-Aki) 2010. Mémoire sur le développement 
durable de l’industrie du gaz de schiste au Québec présenté au BAPE, 24 
novembre 2010. 

GCNW (Grand Conseil de la Nation Waban-Aki) 2014. En ligne :  http://www.gcnwa.com 
(dernier accès 8 décembre 2014). 

EPOG 2004. Entente de principe d’ordre général entre les Premières Nations de 
Mamuitun et de Nutashkuan et le gouvernement du Québec et le gouvernement du 
Canada. En ligne : 
http://www.versuntraite.com/documentation/publications/EntentePrincipeInnus.pdf 
(dernier accès 11 décembre 2014). 

IDDPNQL (Institut de développement durable des Premières Nations du Québec et du 
Labrador) 2006. Stratégie de développement durable des Premières Nations du 
Québec et du Labrador.  

IDDPNQL (Institut de développement durable des Premières Nations du Québec et du 
Labrador) 2005. Protocole de consultation des Premières Nations du Québec et du 
Labrador. En ligne : http://www.cssspnql.com/docs/centre-de-
documentation/protocole-de-consultation-2005-1.pdf?sfvrsn=2 (dernier accès 11 
décembre 2014).  

IDDPNQL (Institut de développement durable des Premières Nations du Québec et du 
Labrador) 2013a. Avenir énergétique du Québec. Enjeux énergétiques des 
Premières Nations, IDDPNQL, décembre 2013. 



	
   74	
  

IDDPNQL (Institut de développement durable des Premières Nations du Québec et du 
Labrador) 2013b. Compte-rendu du 17 juillet 2013 – Rencontre préparatoire à la 
Table Forêt Québec-Premières Nations du 19 juillet 2013. 

INSTITUT TSHAKAPESH 2013. En ligne : http://www.tshakapesh.ca/fr/accueil (dernier 
accès 11 décembre 2014). 	
  

KITIGAN ZIBI ANISHINABEG – Natural Resources and Wildlife Department 2014. 
Comprehensive Strategic Environmental Assessment (SEA) on Kitigan Zibi 
Anishinabeg Issues and Concerns on Hydrocarbons in Quebec. Maniwaki, 19 
novembre 2014.   

MCK (Mohawk Council of Kahnawà:ke). 2014a. MCK statement for FNQLSDI 
Hydrocarbon Action Plan, 20 novembre 2014. 

MCK (Mohawk Council of Kahnawà:ke). 2014b. Written Brief of the Mohawk Council of 
Kahnawà:ke prepared for the Bape Hearings – Mémoire présente au BAPE sur 
l’exploration et l’exploitation du gaz de schiste dans le shale d’Utica des basses-
terres du Saint-Laurent, 29 mai 2014. 

MMS (Mi’gmawei Mawiomi Secretariat) 2007. Nm’tginen: Me’mnaq ejiglignmuetueg gis 
na naqtmueg. En ligne : http://www.migmawei.ca/documents/Nmtginen.pdf (dernier 
accès 15 décembre 2014).  

MMS (Mi’gmawei Mawiomi Secretariat) 2008. Mémoire spécial présenté au Bureau 
d’audiences publiques sur l’environnement, octobre 2008. 

NATION ATIKAMEKW DE MANAWAN 2014. « Création de la réserve de Manawan. » 
En ligne : http://www.manawan.org/intro (8 décembre 2014). 

NATION ATIKAMEKW DE WEMOTACI 2009. « L’histoire des Atikamekw. » En ligne : 
http://wemotaci.com (dernier accès 8 décembre 2014). 

NATION INNUE 2014. Les enjeux de la filière uranifère au Québec, Mémoire présenté 
au Bureau d’Audience Publique (BAPE) sur les enjeux de la filière uranifère au 
Québec, 30 octobre 2014.  

PEKUAKAMIULNUATSH TAKUHIKAN, CONSEIL DES INNUS DE ESSIPIT, CONSEIL 
DES INNUS DE PESSAMIT 2014. Mémoire présenté au BAPE sur l’exploration et 
l’exploitation du gaz de schiste dans le shale d’Utica des basses-terres du Saint-
Laurent, 29 mai 2014. 

PICARD, G. 2007. « Les Premières Nations : incontournables pour l’avenir du Québec. 
» Allocution dans le cadre de la conférence de presse du dévoilement de la 
campagne Les Premières Nations: incontournables pour l’avenir, 1er mars 2007. 
En ligne : http://www.apnql-afnql.com/fr/publications/pdf/Allocution-2007-03-01.pdf 
(dernier accès 11 décembre 2014).  

PREMIÈRE NATION MALÉCITE DE VIGER 2013. « Revendications. » En ligne : 
http://www.malecites.ca (dernier accès 10 décembre 2014). 

UBCIC (Union of British Columbia Indian Chiefs) 2014. Our land is our future. Lettre 
adressée à Bermard Valcourt, Ministre, Affaires autochtones et Développement du 
Nord Canada (octobre 2014).  



	
   75	
  

 

Ø INSTANCES GOUVERNEMENTALES ET JUDICIAIRES 
AADNC (Affaires autochtones et Développement du Nord Canada) 2011. Énoncé du 

Canada appuyant la Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples 
autochtones. En ligne : http://www.aadnc-
aandc.gc.ca/fra/1309374239861/1309374546142 (dernier accès 15 décembre 
2014). 

AADNC (Affaires autochtones et Développement du Nord Canada) 2012. Registre des 
Indiens. En ligne :  http://www.autochtones.gouv.qc.ca/nations/population.htm 
(dernier accès 2 décembre 2014). 

AADNC (Affaires autochtones et Développement du Nord Canada) 2015. Renewing the 
Federal Comprehensive Land Claims Policy. En ligne : https://www.aadnc-
aandc.gc.ca/eng/1405693409911/1405693617207 (dernier accès 9 janvier 2015). 

COUR SUPRÊME DU CANADA 2014. Jugements. En ligne : http://scc-
csc.lexum.com/scc-csc/fr/nav.do (dernier accès 8 décembre 2014).  

ÉES 1 – GOUVERNEMENT DU QUÉBEC 2010 Rapport de l’évaluation 
environnementale stratégique de la mise en valeur des hydrocarbures dans le 
bassin de l’estuaire maritime et du nord-ouest du golfe du Saint-Laurent. En ligne : 
http://www.mern.gouv.qc.ca/publications/energie/ees/EES1_Rapport_preliminaire.
pdf (dernier accès 15 décembre 2014).  

ÉES 2 – GOUVERNEMENT DU QUÉBEC 2013. Rapport final de l’évaluation 
environnementale stratégique sur la mise en valeur des hydrocarbures dans les 
bassins d’Anticosti, de Madeleine et de la baie des Chaleurs. En ligne : 
http://www.mern.gouv.qc.ca/publications/energie/ees/EES2_Rapport_final.pdf 
(dernier accès 9 janvier 2015).  

EPOG 2004. Entente de principe d’ordre général entre les Premières Nations de 
Mamuitun et de Nutashkuan et le gouvernement du Québec et le gouvernement du 
Canada. En ligne : 
http://www.versuntraite.com/documentation/publications/EntentePrincipeInnus.pdf 
(dernier accès 11 décembre 2014). 

GOUVERNEMENT DU QUÉBEC 2008. Guide intérimaire en matière de consultation 
des communautés autochtones. En ligne : 
http://www.autochtones.gouv.qc.ca/publications_documentation/publications/guide
_inter_2008.pdf (dernier accès 10 décembre 2014).  

GOUVERNEMENT DU QUÉBEC – SAA (Secrétariat aux affaires autochtones) 2011. 
Amérindiens et Inuits. Portrait des nations autochtones du Québec – 2ième édition. 
En ligne : 
http://www.autochtones.gouv.qc.ca/publications_documentation/publications/docu
ment-11-nations-2e-edition.pdf (dernier accès 2 décembre 2014). 

GOUVERNEMENT DU QUÉBEC – Comité de l’évaluation environnementale stratégique 
sur le gaz de schiste 2014. Rapport synthèse –  Évaluation environnementale 
stratégique sur les gaz de schiste. En ligne : 



	
   76	
  

http://www.mddelcc.gouv.qc.ca/evaluations/Gaz-de-schiste/rapport-synthese.pdf 
(dernier accès 11 décembre 2014). 

HURLEY, M. C. 2000, « Les droits autochtones. » Direction de la recherche 
parlementaire – En ligne : http://publications.gc.ca/Collection-
R/LoPBdP/EB/prb9916-f.htm (dernier accès 8 décembre 2014).  

HYDRO-QUÉBEC 2007. Complexe de La Romaine. Étude d’impact sur 
l’environnement. Volume 6. Milieu humain - Communautés innues et archéologies. 
Hydro-Québec Production. 

MPO (Ministère des Pêches et des Océans Canada) 2010a. « Stratégie fédérale sur les 
aires marines protégées. » En ligne : http://www.dfo-
mpo.gc.ca/oceans/publications/fedmpa-zpmfed/page01-fra.asp (dernier accès 11 
décembre 2014).  

MPO (Ministère des Pêches et des Océans Canada) 2010b. « Évaluation du hareng du 
sud du golfe du Saint-Laurent (Div. 4T de l’OPANO). » Secrétariat canadien de 
consultation scientifique du MPO. Avis scientifique 2010/023. 

MVRB (Mackenzie Valley Review Board) N.D. The creation of the Mackenzie Valley 
Environmental Impact Review Board. En ligne : http://www.reviewboard.ca (dernier 
accès 11 décembre 2014).	
  

 
 
AUTRES SOURCES CONSULTÉES 
AADNC (Affaires autochtones et Développement du Nord Canada) 2013. Textes des 

traités. En ligne : http://www.aadnc-
aandc.gc.ca/fra/1370373165583/1370373202340 (dernier accès 11 décembre 
2014).  

BLASER, M., FEIT H. et MCRAE, G. (dir.) 2004.  In the Way of Development: Indigenous 
Peoples, Life Projects and Globalization. Londres et Ottawa: Zed Books and the 
Canadian International Development Research Center. 

BLONDIN, M. 2013. Pertinence et importance des impacts cumulatifs dans le cadre du 
développement du Nord québécois. Essai de Maitrise en environnement, 
Université de Sherbrooke. 

CANADA – Commission royale sur les peuples autochtones 1994. Conclure des traités 
dans un esprit de coexistence : une solution de rechange à l’extinction du titre 
ancestral, Ottawa, Approvisionnements et Services Canada. 

CAM (Conseil Attikamek-Montagnais) 1979. « Nishastanan Nitasinan (Notre terre, nous 
l’aimons et nous y tenons). » Recherches amérindiennes au Québec 9.3, p. 171-
182. 

CRRNT (Commission régionale sur les ressources naturelles et le territoire du 
Saguenay-Lac-Saint-Jean) 2011. Plan régional de développement intégré des 
ressources et du territoire du Saguenay-Lac-Saint-Jean. En ligne : 
http://www.creslsj.ca/data/images/CRRNT___Documents/PRDIRT_portraits_et_pla
ns/PRDIRT_1er_juin_2011.pdf (dernier accès 15 décembre 2014).  



	
   77	
  

DUFRAIMONT, L. 2002. « Continuity and Modification of Aboriginal Rights in the 
Nisga’a Treaty. » University of British Columbia Law Review 35 U.B.C.L. Rev. 455 
at 508-509. 

DUPUIS, R. 1993. « Historique des négociations sur les revendications territoriales du 
Conseil des Attikamekw et des Montagnais (1978-1992). » Recherches 
amérindiennes au Québec 23.1, p. 35-48. 

DUPUIS, R. 1997. Tribus, peuples et nations : les nouveaux enjeux des revendications 
autochtones au Canada. Montréal : Boréal.  

ÉMOND, A., et OTIS G. 1996. « L’identité autochtone dans les traités contemporains : 
de l’extinction à l’affirmation du titre ancestral.» Revue de droit de McGill 41, p. 
543-570.  

GILBERT, J. 2006. Indigenous Peoples’ Land Rights under International Law: from 
victims to actors. New York : Ardsley Transnational Publishers. 

GOURVERNEMENT DU QUÉBEC 2015. Le développement des hydrocarbures au 
Québec. En ligne : http://hydrocarbures.gouv.qc.ca/index.asp (dernier accès 9 
janvier 2015).  

PARCS CANADA 2009. Une introduction à l'étude des paysages culturels autochtone. 
En ligne : http://www.pc.gc.ca/docs/r/pca-acl/index_f.asp (dernier accès 12 
décembre 2014).  

 


